Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 3 (2),31-45.
ISSN (Online): 2985-8488

RESEARCH ARTICLE

DINAMIKA HUKUM KEWARISAN DI ERA MODERN:
TANTANGAN DAN RELEVANS| HUKUM WARIS ISLAM

Wido Zuwika "', Radina Mumtaza Ulya 2, Herianto,® Eka Amba Wati, * Badruz Zaman, ¢
Suhairi

Received: 21 Oktober 2024

Accepted: 30 Desember 2024
Abstract: This study examines the dynamics of inheritance law in the modern era, focusing

*Corresponding author: on the challenges and relevance of Islamic Inheritance Law within the Indonesian context.

Wido Zuwika The research analyzes the response of Islamic law to shifts in social structures, economics,
(UIN Jurai Siwo Lampung) and technology, as well as its capacity to address contemporary problems. The findings
E-mail: reveal that Islamic Inheritance Law maintains its relevance through its capacity for dynamic
zuwikawido@qamail.com adaptation. The challenge of legal pluralism and clashes with customary traditions (such as

patrilineal and matrilineal systems) are met with an elastic approach facilitated by the
Compilation of Islamic Law (Kompilasi Hukum Islam or KHI), creating harmonious synergy.
The challenge of gender equality is addressed through a substantive justice approach, where
the principle of proportionality and the mechanism of takharuj (mutual agreement for
redistribution) enable the reallocation of rights based on actual contributions and needs within
the modern family. Furthermore, administrative challenges and the potential for complex
disputes are overcome by implementing the principles of transparency and digitization of
inheritance documents, serving as preventive solutions for legal certainty and conflict
reduction. Philosophically, the relevance and sustainability of this system are ensured through
the integration of Maqgasid al-Shariah (Objectives of Islamic Law), which balances the
protection of wealth (hifz al-mal) with the preservation of family bonds (hifz al-nasl), allowing
for flexible jurisprudence to address emerging issues without compromising foundational
principles.

Keywords: Islamic Inheritance Law, Modern Inheritance Dynamics, Challenges, Relevance,
Takharuj, Digitization, Maqasid al-Shariah

Abstrak: Penelitian ini mengkaji dinamika hukum kewarisan di era modern dengan fokus
pada tantangan dan relevansi Hukum Waris Islam dalam konteks Indonesia. Kajian ini
menganalisis respons hukum Islam terhadap perubahan struktur sosial, ekonomi, dan
teknologi, serta kapasitasnya dalam menjawab problematika kontemporer. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa Hukum Waris Islam tetap relevan melalui kemampuannya
beradaptasi secara dinamis. Tantangan pluralisme hukum dan benturan dengan tradisi adat
(seperti sistem patrilineal dan matrilineal) direspons dengan pendekatan elastis yang
diwadahi oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI), sehingga tercipta sinergi harmonis. Tantangan
kesetaraan gender dijawab dengan pendekatan keadilan substantif, di mana prinsip
proporsionalitas dan mekanisme takharuj memungkinkan redistribusi hak berdasarkan
kontribusi dan kebutuhan aktual dalam keluarga modern. Sementara itu, tantangan
administratif dan potensi sengketa yang kompleks diatasi dengan menerapkan
prinsip transparansi dan digitalisasi dokumen waris, yang menjadi solusi preventif untuk
kepastian hukum dan mengurangi konflik. Secara filosofis, relevansi dan keberlanjutan
sistem ini dijamin melalui integrasi Maqgashid Syariah, yang menyeimbangkan perlindungan
harta (hifz al-mal) dengan keutuhan hubungan keluarga (hifz al-nasl), memungkinkan ijtihad
fleksibel untuk merespons isu-isu baru tanpa mengabaikan prinsip dasar.

Kata Kunci: Hukum Waris Islam, Dinamika Kewarisan Modern, Tantangan, Relevansi,
Takharuj, Digitalisasi, Maqashid Syariah.

About Author
Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi,
Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia

To cite this article: Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz
Zaman, dan Suhairi, Pencatatan Nikah sebagai Instrumen Tertib Sosial dalam Bingkai Figih
Sosial, Jurnal Syariah dan Hukum Islam 3, no. 2 (2024): 36-50.

(cc) Copyright © 2023 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution
(CC-BY) 4.0 international license. (http:/creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:zuwikawido@gmail.com

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

1. Introduction

Hukum kewarisan Islam atau yang dikenal dengan istilah ilmu faraid memiliki posisi
yang sangat fundamental dalam tatanan syariat. la bukan sekadar aturan teknis pembagian
harta, melainkan manifestasi ketaatan hamba kepada Tuhannya yang rinciannya disebutkan
secara eksplisit dan terperinci dalam Al-Qur'an. Landasan teologis yang kuat ini sejatinya
bertujuan untuk menegakkan keadilan ilahi dan mencegah perselisihan di antara ahli waris
(Syarifuddin, 2015) . Namun, dalam perkembangannya, teks-teks hukum klasik ini
berhadapan dengan realitas sosial masyarakat modern yang sangat dinamis. Terjadi
pergeseran struktur sosial dan ekonomi yang signifikan jika dibandingkan dengan kondisi
masyarakat Arab pada masa awal Islam. Salah satu fenomena yang paling mencolok adalah
perubahan peran perempuan yang kini tidak lagi hanya bergerak di ranah domestik, tetapi
turut menjadi penopang utama ekonomi keluarga (Fadilah, 2018). Perubahan peran ini,
ditambah dengan kompleksitas struktur keluarga modern, menciptakan tantangan tersendiri
ketika dihadapkan pada ketentuan tekstual yang bersifat statis.

Ketegangan antara teks normatif dan realitas sosial ini semakin rumit ketika masuk
ke dalam ranah implementasi, khususnya di Indonesia yang menganut pluralisme hukum.
Keberadaan tiga sistem hukum yang berlaku secara bersamaan, yaitu Hukum Islam, Hukum
Adat, dan Hukum Perdata Barat, sering kali memicu ketidakpastian hukum di tengah
masyarakat (Abdullah & Farid, 2023). Tidak jarang ditemukan kasus di mana satu keluarga
mengalami konflik internal berkepanjangan hanya karena perbedaan preferensi hukum yang
ingin digunakan (Sarmadi, 2024). Situasi ini sering diperparah oleh minimnya transparansi
dalam pengelolaan aset keluarga dan rendahnya pemahaman masyarakat terhadap esensi
hukum waris itu sendiri. Akibatnya, penerapan hukum yang didasarkan pada interpretasi
teks yang kaku sering kali dianggap tidak lagi mampu mengakomodasi rasa keadilan
masyarakat saat ini, yang pada akhirnya bermuara pada sengketa antar ahli waris. Keadaan
ini menuntut adanya sebuah pemikiran ulang yang tidak hanya berhenti pada aspek
legalistik, tetapi juga menyentuh aspek sosiologis dan filosofis agar hukum Islam tetap
menjadi solusi, bukan beban bagi pemeluknya.

Secara lebih mendalam, diskursus mengenai relevansi hukum waris Islam di era
global juga berkaitan erat dengan bagaimana nilai-nilai keadilan universal diterjemahkan ke
dalam praktik kehidupan sehari-hari. Banyak anggapan muncul bahwa hukum waris Islam
sulit beradaptasi dengan prinsip kesetaraan gender yang kini menjadi agenda global.
Namun, jika dilihat dari sudut pandang filsafat hukum Islam, esensi dari faraid adalah
keseimbangan hak dan kewajiban. Perbedaan nominal dalam pembagian harta tidak dapat
dipisahkan dari beban tanggung jawab nafkah yang dipikul oleh masing-masing individu.
Masalahnya, ketika beban tersebut mulai bergeser di era modern, masyarakat memerlukan
sebuah ijtihad baru yang mampu menangkap semangat keadilan tersebut tanpa harus
mengubah teks yang sudah bersifat tetap atau gath’i. Oleh karena itu, penting untuk
membedakan mana wilayah hukum yang tidak bisa berubah dan mana wilayah penerapan
yang bersifat fleksibel sesuai dengan perubahan waktu dan tempat.

Merespons dinamika tersebut, kajian mengenai hukum waris Islam menjadi sangat
krusial untuk ditinjau kembali. Meskipun telah banyak penelitian terdahulu yang membahas
isu kewarisan, sebagian besar cenderung bersifat parsial dengan hanya menyoroti satu
aspek saja, seperti fokus pada ketidaksetaraan gender atau sekadar benturan antara hukum
Islam dan adat. Penelitian ini hadir untuk mengisi ruang kosong tersebut dengan
menawarkan pendekatan yang lebih integratif dan komprehensif. Kajian ini menggabungkan
analisis filosofis melalui pendekatan tujuan hukum Islam atau Magashid Syariah, analisis
sosiologis yang mengakomodasi kearifan budaya lokal, serta tawaran solusi teknis praktis
melalui penerapan transparansi digital. Melalui pendekatan ini, penelitian bertujuan untuk

32



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

membuktikan bahwa hukum waris Islam sejatinya bukanlah aturan yang kaku, melainkan
sistem hukum yang memiliki fleksibilitas dan relevansi tinggi untuk menjawab tantangan
zaman melalui reinterpretasi yang tepat dan kontekstual.

Urgensi penelitian ini juga terletak pada upaya mitigasi konflik keluarga yang kian
meningkat di pengadilan agama. Sering kali, sengketa muncul bukan karena penolakan
terhadap hukum Islam, melainkan karena proses pembagian yang tidak transparan dan
administrasi yang berantakan. Dengan memasukkan variabel transparansi digital sebagai
bagian dari pembahasan, penelitian ini mencoba memberikan kontribusi yang lebih aplikatif
bagi masyarakat luas. Pada akhirnya, tulisan ini diharapkan dapat menjadi rujukan ilmiah
yang mampu mengharmonisasikan antara idealitas teks syariat dengan realitas sosial
Indonesia, guna mewujudkan sistem kewarisan yang berkeadilan, transparan, dan
berkelanjutan di masa depan.

2. Literature Review
Hukum Kewarisan Islam

Hukum kewarisan Islam atau yang sering disebut dengan istilah faraid merupakan
sekumpulan aturan yang mengatur mengenai perpindahan harta peninggalan dari
seseorang yang telah meninggal dunia kepada orang-orang yang berhak menerimanya
berdasarkan hubungan kekerabatan atau perkawinan (Igbal & Hamzah, 2024). Di Indonesia,
hukum kewarisan memiliki kedudukan yang sangat penting dan kompleks karena
keberlakuannya melibatkan sistem hukum yang bersifat pluralistik. Secara spesifik, bagi
masyarakat muslim, ketentuan mengenai pembagian harta waris ini telah dikodifikasikan ke
dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), tepatnya pada Buku Il pasal 171 sampai dengan pasal
214, yang menjadi pedoman utama bagi hakim di lingkungan Peradilan Agama dalam
menyelesaikan sengketa waris (Lusiana, 2022). Dasar hukum utama dari kewarisan Islam
ini bersumber langsung dari teks Al-Qur'an, terutama dalam Surah An-Nisa' ayat 7, 11, 12,
33, dan 176, yang kemudian diperjelas melalui hadis-hadis Rasulullah serta kesepakatan
para ulama atau ijma (Igbal & Hamzah, 2024). Penerapan hukum kewarisan ini tidak dapat
dipisahkan dari aspek akidah dan ibadah, karena menjalankan pembagian waris sesuai
ketentuan syariat dipandang sebagai bentuk ketaatan seorang hamba kepada Sang
Pencipta dalam mengelola harta benda (Igbal & Hamzah, 2024).

Secara konseptual, hukum kewarisan Islam di Indonesia memiliki karakteristik yang
membedakannya dengan sistem hukum perdata Barat sebagaimana diatur dalam Kitab
Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPer). Dalam sistem KHI, hak waris didasarkan pada
hubungan darah dan hubungan perkawinan yang sah, di mana ahli waris dikelompokkan
menjadi beberapa bagian seperti anak, ayah, ibu, janda atau duda, serta saudara dengan
porsi yang telah ditentukan secara rinci dalam bentuk pecahan (Lusiana, 2022). Salah satu
prinsip mendasar dalam kewarisan Islam adalah asas keadilan berimbang antara laki-laki
dan perempuan, di mana meskipun jumlah nominal hak yang diterima mungkin berbeda, hal
tersebut disesuaikan dengan beban kewajiban dan tanggung jawab masing-masing dalam
struktur keluarga (Igbal & Hamzah, 2024). Selain itu, terdapat asas ijbari yang berarti bahwa
peralihan harta dari pewaris kepada ahli waris terjadi secara otomatis demi hukum sejak
pewaris dinyatakan meninggal dunia, tanpa perlu menunggu pernyataan kehendak dari para
pihak (Lusiana, 2022).

Dalam implementasinya di masyarakat Indonesia, terdapat tantangan berupa
kurangnya pemahaman mendalam mengenai detail teknis pembagian waris menurut syariat,
yang terkadang memicu konflik internal keluarga. Hukum kewarisan Islam hadir untuk
memberikan kepastian hukum dan mencegah terjadinya perselisihan melalui penetapan
kadar bagian masing-masing ahli waris secara presisi (Igbal & Hamzah, 2024). Menariknya,
dalam konteks hukum nasional, masyarakat muslim diberikan ruang untuk memilih

33



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

penerapan hukum, namun KHI tetap dipandang sebagai garis besar hukum Islam yang
paling sesuai dengan kesadaran hukum masyarakat muslim Indonesia (Igbal & Hamzah,
2024). Perbedaan prinsipil antara KHI dan KUHPer, seperti dalam hal hak waris anak di luar
nikah atau kedudukan ahli waris beda agama, menunjukkan bahwa hukum kewarisan Islam
tetap konsisten pada prinsip-prinsip syar'i yang menjaga kesucian ikatan pernikahan dan
nasab (Lusiana, 2022).

Selain pembagian secara pasti (faraid), hukum kewarisan Islam di Indonesia juga
mengenal instrumen pelengkap seperti wasiat dan hibah sebagai upaya untuk
mengakomodasi rasa keadilan dalam kasus-kasus tertentu, selama tidak melanggar
ketentuan pokok waris (Lusiana, 2022). Secara historis, evolusi hukum kewarisan dari tradisi
Arab pra-Islam menuju hukum Islam membawa transformasi besar, terutama dalam hal
pengakuan hak waris bagi perempuan dan anak-anak yang sebelumnya sering terabaikan
(Igbal & Hamzah, 2024). Keberadaan hukum kewarisan dalam KHI merupakan hasil dari
kontekstualisasi nilai-nilai universal Al-Qur'an ke dalam sistem hukum tertulis di Indonesia,
yang bertujuan untuk melindungi harta peninggalan agar tetap terdistribusi secara adil dan
merata di antara ahli waris yang berhak (Lusiana, 2022). Dengan demikian, pemahaman
yang komprehensif mengenai sejarah, asas, dan regulasi kewarisan sangat diperlukan oleh
setiap muslim agar proses peralihan harta dapat berlangsung dengan penuh keberkahan
dan sesuai dengan koridor hukum yang berlaku di tanah air (Igbal & Hamzah, 2024).

Hukum Islam di Era Modern

Hukum Islam di era modern dipahami sebagai sistem norma yang dinamis dan
inklusif, yang senantiasa melakukan reaktualisasi untuk merespon perubahan sosio-kultural
yang terjadi secara cepat (Badruddin & Supriyadi, 2022). Di tengah arus modernisasi yang
ditandai dengan kemajuan teknologi informasi, globalisasi, serta pergeseran nilai sosial,
hukum Islam tidak lagi dipandang sebagai sekumpulan teks kaku yang statis, melainkan
sebagai entitas yang hidup melalui proses penalaran hukum yang kontekstual (Manik, dkk.,
2024). Reaktualisasi norma Islam ini sangat penting untuk memastikan bahwa ajaran Islam
tetap relevan dan mampu memberikan solusi terhadap berbagai persoalan kontemporer
tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Al-Hadits
(Badruddin & Supriyadi, 2022). Perkembangan pemikiran hukum Islam di Indonesia
menunjukkan kecenderungan yang progresif, di mana para cendekiawan muslim berupaya
mengintegrasikan nilai-nilai universal Islam dengan realitas keindonesiaan guna
mewujudkan hukum yang berkeadilan dan bermaslahat (Laleang, dkk., 2023).

Instrumen utama yang memungkinkan hukum Islam beradaptasi di era modern
adalah ijtihad, yang berfungsi sebagai metode penemuan hukum untuk menjawab
tantangan-tantangan baru yang belum memiliki nash secara eksplisit (Manik, dkk., 2024).
litthad dalam konteks modern menuntut para mujtahid untuk memiliki pemahaman lintas
disiplin, mengingat permasalahan yang muncul saat ini seringkali melibatkan aspek sains,
medis, dan ekonomi digital yang sangat kompleks (Manik, dkk., 2024). Dinamika ini
mendorong terjadinya pergeseran dari ijtihad yang bersifat individual menuju ijtihad kolektif,
di mana pengambilan keputusan hukum dilakukan melalui lembaga-lembaga fatwa atau
konsensus ahli untuk menjaga akurasi dan legitimasi hukum tersebut (Badruddin &
Supriyadi, 2022). Selain ijtihad, prinsip maqashid al-syari’ah juga menjadi landasan filosofis
yang krusial dalam menalarkan hukum positif di era kontemporer, karena memastikan
bahwa setiap produk hukum yang dihasilkan benar-benar ditujukan untuk perlindungan jiwa,
harta, akal, agama, dan keturunan (Laleang, dkk., 2023).

Di Indonesia, perkembangan hukum Islam modern sangat dipengaruhi oleh
dukungan infrastruktur pendidikan dan perkembangan ilmu pengetahuan yang mendorong
munculnya pemikiran-pemikiran segar (Laleang, dkk., 2023). Pemikiran hukum Islam

34



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

modern di Indonesia tidak hanya mencakup ranah ibadah, tetapi juga meluas ke bidang
politik, etika, moral, hingga isu-isu gender yang menjadi perhatian global (Laleang, dkk.,
2023). Proses harmonisasi antara hukum Islam dan hukum nasional terus dilakukan agar
eksistensi norma agama dapat beriringan dengan prinsip-prinsip negara hukum modern
(Manik, dkk., 2024). Tantangan seperti pengaruh budaya asing dan disrupsi teknologi
dihadapkan pada kemampuan ijtihad dalam menyaring nilai-nilai mana yang dapat diadopsi
demi kemaslahatan umat (Manik, dkk., 2024). Dengan demikian, hukum Islam di era
kontemporer merupakan hasil dialektika yang berkelanjutan antara sakralitas wahyu dengan
profanitas realitas sosial, yang bertujuan untuk mewujudkan kehidupan masyarakat yang
harmonis dan beradab (Badruddin & Supriyadi, 2022).

Eksistensi hukum Islam di era modern juga ditandai dengan kemampuannya
melakukan reaktualisasi melalui pendekatan sosiologis dan historis. Hal ini memungkinkan
hukum Islam untuk tidak hanya berhenti pada pemaknaan literalis, melainkan menggali
substansi keadilan yang terkandung di balik teks-teks hukum (Badruddin & Supriyadi, 2022).
Faktor-faktor seperti modernisasi pendidikan dan keterbukaan informasi menjadi katalisator
bagi para intelektual muslim untuk melakukan pembaruan pemikiran yang lebih terbuka
terhadap perubahan (Laleang, dkk., 2023). Upaya ini sangat vital untuk mengatasi kebekuan
ijtihad yang seringkali menjadi penghambat bagi kemajuan umat Islam di berbagai bidang
kehidupan (Manik, dkk., 2024). Pada akhirnya, keberhasilan hukum Islam dalam menjawab
tantangan modernitas sangat bergantung pada keberanian para cendekiawan untuk terus
melakukan inovasi metodologis tanpa kehilangan identitas keislamannya, sehingga Islam
benar-benar dapat menjadi rahmat bagi seluruh alam di setiap masa (Laleang, dkk., 2023).

3. Method

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis studi pustaka
(library research). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan yuridis-normatif dan
filosofis untuk menganalisis teks hukum serta nilai-nilai dasar yang terkandung dalam hukum
kewarisan Islam. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur primer dan sekunder,
termasuk regulasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), artikel jurnal ilmiah, serta buku-buku
yang relevan dengan dinamika hukum Islam modern. Teknik analisis data dilakukan secara
deskriptif-analitis dengan menggunakan kerangka berpikir Maqgashid Syariah untuk
membedah tantangan dan relevansi hukum waris terhadap perubahan struktur sosial dan
teknologi. Selain itu, penelitian ini juga mengkaji mekanisme praktis seperti takharuj dan
digitalisasi dokumen waris sebagai respon adaptif terhadap problematika kontemporer di
Indonesia.

4. Result and Discussion
Dialektika Hukum Islam dan Pluralisme Hukum dalam Konteks Sosial Masyarakat
Indonesia

Perdebatan mengenai kedudukan hukum lIslam di tengah kemajemukan budaya
Indonesia merupakan sebuah diskursus yang panjang dan selalu relevan untuk dikaji secara
mendalam (Mubarok & Rahman, 2021). Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim
terbesar di dunia memiliki keunikan tersendiri dalam menerapkan hukum kewarisan, di mana
syariat Islam tidak berdiri sendiri tetapi berhimpit dengan sistem hukum adat yang telah
mendarah daging serta hukum perdata peninggalan kolonial (S. Gunawan & Kamil, 2024).
Dialektika ini menciptakan sebuah ruang interaksi yang dinamis, di mana hukum kewarisan
Islam sering kali harus mengalami proses adaptasi sosiologis agar dapat diterima secara
luas oleh masyarakat tanpa mengorbankan prinsip dasarnya, yaitu ketauhidan. Dalam
konteks sosial Indonesia, masyarakat sering kali memandang hukum bukan sekadar

35



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

sebagai sekumpulan aturan kaku yang dipaksakan, melainkan sebagai bagian dari identitas
budaya dan keyakinan spiritual yang harus seimbang. Proses adaptasi ini menunjukkan
bahwa hukum Islam di Indonesia memiliki sifat yang elastis dan mampu berdialog dengan
realitas lokal, sehingga ia tidak muncul sebagai sesuatu yang asing melainkan sebagai
solusi yang mampu menyatu dengan nafas kehidupan bermasyarakat.

Kedalaman dialektika ini terlihat pada bagaimana nilai-nilai Islam menyerap ke dalam
struktur kesadaran kolektif masyarakat yang sebelumnya telah memiliki tatanan adat yang
kuat (Siregar, 2019). Pluralisme hukum di Indonesia bukan sekadar keberadaan beberapa
sistem hukum secara bersamaan, melainkan sebuah kompetisi sekaligus kolaborasi nilai
yang terus berlangsung di meja makan keluarga hingga ruang sidang pengadilan.
Keberagaman ini menuntut para praktisi hukum untuk tidak hanya memahami teks hukum
secara literal, tetapi juga memahami konteks sosiologis di mana hukum tersebut akan
ditegakkan. Relevansi hukum Islam di Indonesia sangat bergantung pada kemampuannya
untuk tetap otoritatif secara teologis namun fleksibel secara praktis, sehingga mampu
menjawab keresahan masyarakat yang sering kali merasa terjepit di antara kewajiban
agama dan tuntutan tradisi nenek moyang (Rosman, 2016).

Tantangan terbesar dalam dialektika ini muncul ketika terjadi benturan kepentingan
antara teks syariat yang bersifat universal dengan tradisi lokal yang bersifat partikular.
Banyak wilayah di Indonesia yang masih memegang teguh sistem kekerabatan tertentu,
seperti sistem patrilineal di Tanah Batak yang secara tradisional mengutamakan garis
keturunan laki-laki dalam ahli waris, atau sistem matrilineal di Minangkabau yang
memberikan posisi istimewa pada garis keturunan perempuan dalam pengelolaan dan
kepemilikan harta pusaka tinggi. Resistensi budaya sering kali terjadi ketika aturan faraid
yang memberikan porsi tertentu kepada ahli waris dianggap tidak selaras dengan struktur
kekuasaan atau pembagian peran dalam tradisi setempat yang bertujuan menjaga keutuhan
marga atau klan. Masyarakat cenderung memprioritaskan harmoni sosial dan kelestarian
adat dibandingkan penerapan angka pembagian yang kaku secara tekstual, karena bagi
mereka, tanah dan harta sering kali dianggap sebagai simbol keberlanjutan identitas sosial
yang tidak boleh terpecah-pecah.

Implikasi dari benturan ini sering kali memunculkan fenomena "hukum yang hidup" di
mana masyarakat melakukan sinkretisme hukum secara mandiri. Misalnya, dalam
masyarakat Jawa, dikenal prinsip "sepikul segendongan" yang secara harfiah
mencerminkan proporsi dua banding satu antara laki-laki dan perempuan, namun dalam
praktiknya sering kali diselesaikan melalui hibah atau pembagian merata di bawah payung
rukun dan musyawarah (Imammusadin, 2024). Kondisi ini menuntut adanya sebuah
pendekatan yang akomodatif, sebuah "jalan tengah" yang harmonis di mana nilai-nilai
syariat tetap dijunjung tinggi sebagai landasan moral, namun teknis pembagiannya dapat
diatur melalui mekanisme yang selaras dengan kesepakatan adat atau tradisi musyawarah
keluarga yang kuat. Penegakan hukum Islam tanpa mempertimbangkan sensitivitas budaya
lokal sering kali justru memicu sengketa berkepanjangan yang memutus tali silaturahmi,
yang mana hal tersebut sangat bertentangan dengan prinsip Maqashid Syariah itu sendiri.

Salah satu jembatan krusial yang lahir dari dialektika ini adalah keberadaan Kompilasi
Hukum Islam sebagai bentuk transformasi hukum Islam ke dalam sistem hukum nasional
Indonesia. Kompilasi ini bukan sekadar kodifikasi aturan fikih klasik yang dipindahkan ke
dalam bahasa Indonesia, melainkan sebuah upaya ijtihad kolektif para ulama dan sarjana
hukum di Indonesia untuk menyesuaikan prinsip syariah dengan nilai-nilai ke-Indonesiaan
dan asas keadilan nasional. Melalui instrumen ini, hukum kewarisan Islam diberikan
kerangka legal formal yang diakui oleh negara, sekaligus mengakomodasi kebutuhan hukum
masyarakat yang menginginkan keadilan yang kontekstual. KHI muncul sebagai instrumen
unifikasi yang mampu meredam ketegangan antara hukum Islam dan hukum adat dengan

36



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

memberikan kepastian hukum yang lebih modern dan tertulis, sehingga meminimalisir
interpretasi liar yang bisa merugikan ahli waris yang lemah.

Sebagai contoh konkrit, pengenalan konsep ahli waris pengganti atau pemberian
bagian kepada cucu melalui wasiat wajibah dalam KHI merupakan refleksi dari keinginan
untuk menjamin keadilan bagi anggota keluarga yang secara tradisional mungkin terabaikan
dalam literatur fikih klasik namun memiliki urgensi kemanusiaan dalam konteks keluarga
modern di Indonesia (E. Gunawan, 2016). Hal ini menunjukkan bahwa ijtihad di Indonesia
sangat dipengaruhi oleh rasa kemanusiaan dan perlindungan terhadap mereka yang
tertimpa kemalangan (seperti anak yang ditinggal mati orang tuanya sebelum kakeknya
meninggal). Integrasi ini membuktikan bahwa hukum Islam di Indonesia adalah hukum yang
berorientasi pada kemaslahatan umat dan mampu menjaga stabilitas nasional melalui
penghormatan terhadap pluralitas. KHI berhasil mengubah persepsi bahwa hukum Islam itu
kaku menjadi hukum yang sangat responsif terhadap masalah-masalah kemanusiaan yang
nyata di lapangan.

Lebih jauh lagi, pemahaman masyarakat terhadap hukum kewarisan harus dilihat
sebagai sebuah proses edukasi yang berkelanjutan dan multidimensi. Benturan antara teks
dan budaya sering kali bersumber dari kesalahpahaman dalam memaknai esensi hukum itu
sendiri, di mana syariat sering kali dipahami hanya sebatas kewajiban tanpa pemahaman
terhadap filosofi di baliknya. Hukum syariah sering dianggap hanya sebagai deretan angka
pembagian yang bersifat matematis, padahal di baliknya terdapat tujuan mulia untuk
menjaga keutuhan ekonomi keluarga, mencegah kemiskinan ahli waris, dan mencegah
monopoli harta pada segelintir orang saja. Dengan memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif tentang filosofi hukum kewarisan, resistensi budaya dapat perlahan memudar
dan digantikan oleh kesadaran untuk berhukum secara proporsional yang mengedepankan
kerelaan antar sesama ahli waris.

Dialektika ini pada akhirnya tidak bertujuan untuk memenangkan salah satu sistem
hukum atas yang lain dalam sebuah kompetisi nihil, melainkan untuk menciptakan sinergi di
mana hukum Islam dapat berperan sebagai jiwa yang memberikan arah moral dan spiritual,
sementara kearifan lokal menyediakan wadah sosiologis agar hukum tersebut dapat tegak
berdiri dengan kokoh di tengah masyarakat yang majemuk. Konsekuensi dari keberhasilan
sinergi ini adalah terciptanya kedamaian sosial di mana agama dan budaya tidak lagi
dipandang sebagai dua kutub yang saling meniadakan, melainkan dua pilar yang saling
menguatkan identitas Muslim Indonesia.

Rekonstruksi Pemahaman Keadilan Gender Melalui Pendekatan Keadilan Substantif
dan Proporsional

Diskursus mengenai keadilan gender dalam hukum waris Islam merupakan salah satu
isu strategis yang memerlukan tinjauan mendalam di tengah perkembangan struktur sosial
masyarakat saat ini. Kritik terhadap ketentuan klasik mengenai pembagian dua banding satu
antara laki-laki dan perempuan sering kali muncul karena dianggap tidak sejalan dengan
prinsip kesetaraan manusia dalam kacamata modern (Bachtiar, 2013). Namun, untuk
merespons kritik tersebut secara ilmiah, diperlukan pemahaman filosofis yang tidak hanya
terpaku pada angka, tetapi juga melihat hakikat keadilan substantif yang menjadi landasan
utama hukum Islam. Keadilan substantif dalam konteks ini berarti memberikan hak secara
proporsional berdasarkan tanggung jawab, beban hidup, dan fungsi ekonomi yang
dijalankan oleh masing-masing individu dalam ekosistem keluarga (Jalal, 2024).
Rekonstruksi ini penting agar hukum Islam tidak dipandang sebagai instrumen diskriminatif,
melainkan sebagai sistem perlindungan yang sangat mempertimbangkan kemaslahatan
seluruh ahli waris.

37



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

Dalam kerangka hukum Islam tradisional, pembagian porsi dua banding satu
merupakan konsekuensi logis dari distribusi beban ekonomi yang diatur dalam skema
hukum keluarga secara utuh. Laki-laki memikul kewajiban nafkah yang bersifat imperatif
atau mengikat terhadap istri, anak, hingga kerabat dekat yang tidak mampu, sementara
perempuan memiliki hak penuh atas hartanya tanpa dibebani kewajiban finansial apa pun
bagi pihak lain. Dengan demikian, meskipun secara nominal laki-laki menerima bagian lebih
besar dalam hitungan matematika, secara fungsional porsi tersebut dipersiapkan untuk
menanggung beban sosial dan ekonomi yang jauh lebih luas. Sebaliknya, porsi perempuan
yang tampak lebih kecil secara nominal justru memiliki nilai ekonomi yang lebih murni karena
bersifat kepemilikan pribadi yang tidak dapat diganggu gugat untuk keperluan nafkah
keluarga (Hakim, 2016). Keadilan dalam sistem ini bekerja melalui mekanisme
keseimbangan atau resiproksitas antara hak yang diterima dengan kewajiban yang harus
ditunaikan secara hukum dan moral.

Namun, realitas sosiologis masa kini menunjukkan adanya pergeseran peran ekonomi
yang sangat signifikan dan bersifat masif. Saat ini, banyak perempuan yang tidak hanya
terlibat aktif dalam sektor publik tetapi juga bertransformasi menjadi penopang utama atau
breadwinner dalam ekonomi rumah tangga. Fenomena di mana istri atau anak perempuan
menanggung beban finansial keluarga yang setara atau bahkan melampaui laki-laki telah
mengubah asumsi dasar yang melatarbelakangi pembagian dua banding satu pada masa
lampau. Perubahan konteks sosiologis ini menuntut adanya ijtihad atau pemikiran hukum
yang lebih responsif dan fleksibel agar semangat keadilan yang terkandung dalam Al-Qur'an
tetap terjaga integritasnya. ljtihad kontemporer dalam hal ini tidak bertujuan untuk mengubah
atau menghapus teks suci yang bersifat tetap, melainkan memberikan ruang interpretasi
pada aspek implementasi hukum agar lebih relevan dengan kondisi keluarga modern yang
beban ekonominya sering kali dipikul secara kolektif.

Implikasi dari pengabaian terhadap realitas baru ini dapat menyebabkan terjadinya
ketidakadilan yang nyata di lapangan. Jika seorang saudara laki-laki yang tidak menjalankan
fungsi nafkah tetap mendapatkan porsi dua kali lipat dibandingkan saudara perempuannya
yang justru membiayai kebutuhan orang tua atau keluarga, maka tujuan dasar syariat untuk
menegakkan keadilan akan sulit tercapai. Oleh karena itu, fokus rekonstruksi ini diarahkan
pada pencapaian Maqashid Syariah atau tujuan luhur hukum Islam, yaitu menjamin
kesejahteraan (al-falah) dan mencegah segala bentuk kezaliman (al-zulm) (Sutisna et al.,
2021). Pendekatan proporsionalitas menjadi kunci utama dalam menjembatani antara
aturan teks dan tuntutan realitas. Pendekatan ini melihat sejauh mana distribusi harta
mampu mendukung kelangsungan hidup dan martabat setiap ahli waris, baik laki-laki
maupun perempuan, sesuai dengan kontribusi nyata dan kondisi ekonomi mereka yang
aktual pada saat pembagian waris dilakukan.

Penting untuk ditegaskan bahwa dalam praktik kewarisan, proses pembagian pada
tahap pertama harus tetap merujuk dan mengikuti ketentuan teks qoth'i sebagaimana yang
telah digariskan dalam hukum faraid. Penetapan porsi awal berdasarkan nas ini merupakan
bentuk kepatuhan terhadap otoritas hukum Tuhan sekaligus menjadi standar kepastian
hukum yang bersifat normatif. Setelah penetapan porsi berdasarkan hukum faraid dilakukan
secara transparan, barulah dibuka ruang bagi mekanisme fakharuj atau musyawarah
keluarga. Sebagai solusi praktis dalam sistem hukum di Indonesia, mekanisme takharuj
menawarkan jalan keluar yang sangat elegan, legal, dan etis. Melalui takharuj, para ahli
waris diberikan otoritas untuk melakukan kesepakatan ulang mengenai pembagian harta
setelah porsi masing-masing menurut hukum faraid ditentukan sebagai standar awal.

Mekanisme ini berfungsi sebagai instrumen penyeimbang yang memungkinkan
keluarga untuk menyesuaikan distribusi harta berdasarkan asas kerelaan (an-taradin). Jika
keluarga sepakat bahwa ahli waris perempuan perlu mendapatkan porsi yang lebih besar—

38



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

bahkan setara dengan laki-laki—karena kontribusinya yang dominan atau karena adanya
kebutuhan hidup yang mendesak, hal tersebut sepenuhnya diperbolehkan dalam koridor
hukum Islam. Strategi ini memastikan bahwa keadilan substantif dapat tercapai tanpa harus
melakukan konfrontasi terhadap kerangka hukum dasar yang sudah mapan dalam nash Al-
Quran.

Penerapan prinsip keadilan substantif ini sekaligus menegaskan bahwa kesetaraan
gender dalam Islam adalah tentang perlindungan hak dan keseimbangan peran secara utuh,
bukan sekadar perdebatan angka nominal yang dangkal. Keadilan sejati adalah
menempatkan segala sesuatu pada proporsinya yang tepat. Jika dalam realitas keluarga
modern beban tanggung jawab ekonomi sudah bergeser atau dipikul secara merata, maka
distribusi sumber daya melalui instrumen warisan juga harus mempertimbangkan asas
kemaslahatan dan kontribusi tersebut.

Urgensi Penerapan Transparansi dan Digitalisasi Dokumen dalam Meminimalisir
Sengketa Waris

Penyelesaian sengketa kewarisan di tengah masyarakat sering kali menemui jalan
buntu bukan disebabkan oleh ketidaksepakatan terhadap substansi hukum Islam itu sendiri,
melainkan karena kendala teknis yang berkaitan dengan ketidakterbukaan informasi serta
ketidakjelasan aset yang ditinggalkan oleh pewaris. Akar konflik waris dalam banyak kasus
sosiologis di Indonesia justru bermula dari minimnya transparansi dalam pengelolaan
kekayaan keluarga sejak pewaris masih hidup hingga saat kematian tiba. Ketidakjelasan
mengenai jumlah aset, lokasi fisik harta, hingga status hutang piutang pewaris menciptakan
ruang kecurigaan dan rasa saling tidak percaya di antara ahli waris yang seharusnya bersatu
dalam suasana duka (Oemar Moechthar & Kn, 2019). Fenomena ini menunjukkan bahwa
penguatan aspek administratif dan manajerial memiliki kedudukan yang setara dengan
pemahaman teks hukum dalam upaya mencegah disintegrasi keluarga akibat pembagian
harta. Tanpa transparansi, hukum waris yang paling adil sekalipun sulit untuk
diimplementasikan karena objek yang akan dibagi tidak terdefinisikan dengan jelas secara
faktual maupun legal.

Konflik waris sering kali dipicu oleh adanya asimetri informasi, di mana salah satu ahli
waris memiliki akses data yang lebih besar dibandingkan ahli waris lainnya. Hal ini sering
terjadi pada anak yang tinggal bersama orang tua di masa tua atau anggota keluarga yang
mengelola bisnis keluarga. Ketidakterbukaan ini memunculkan prasangka bahwa ada aset
yang disembunyikan atau dialihkan secara sepihak sebelum proses pembagian resmi
dilakukan (Sarmadi, 2024). Oleh karena itu, penerapan prinsip transparansi menuntut
adanya dokumentasi yang rapi dan komunikasi terbuka di dalam lingkungan keluarga
sebagai langkah preventif yang bersifat mendasar. Dokumentasi yang dimaksud dalam
konteks ini bukan hanya sekadar catatan informal di bawah tangan atau ingatan lisan yang
rentan terhadap distorsi, melainkan pencatatan aset secara legal formal yang diakui oleh
otoritas negara dan selaras dengan ketentuan agama. Keterbukaan ini mencakup
inventarisasi seluruh harta bergerak maupun tidak bergerak, serta kewajiban-kewajiban
finansial yang masih melekat pada pewaris.

Tanpa adanya inventarisasi harta yang jelas dan terperinci, proses pembagian waris
akan cenderung bersifat spekulatif dan sangat rentan terhadap praktik manipulasi oleh pihak
yang memiliki niat buruk. Dalam banyak kasus, ketiadaan sertifikat tanah yang valid atau
bukti kepemilikan aset finansial menjadi celah terjadinya penggelapan hak ahli waris yang
jauh atau lemah secara posisi tawar. Kondisi ini memperparah keretakan hubungan
persaudaraan yang seharusnya dilandasi oleh nilai amanah. Oleh karena itu, keterbukaan
informasi sejak dini mengenai hak dan kewajiban setiap anggota keluarga menjadi fondasi
utama bagi terwujudnya keadilan substantif. Komunikasi yang dilakukan secara jujur dan

39



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

transparan dapat mereduksi potensi kecemburuan sosial serta memastikan bahwa setiap
ahli waris mendapatkan data yang akurat mengenai hak mereka tanpa ada yang
disembunyikan. Transparansi bukan berarti menghilangkan privasi pewaris, melainkan
memastikan bahwa transisi kepemilikan harta berlangsung tanpa menyisakan bara konflik
bagi generasi penerus.

Dalam konteks kehidupan modern yang serba cepat dan kompleks, pemanfaatan
teknologi menjadi kebutuhan yang sangat mendesak dalam pengelolaan administrasi
kewarisan. Digitalisasi dokumen waris muncul sebagai instrumen modern yang sangat
efektif untuk menjamin kepastian hukum serta mencegah praktik manipulasi data atau
penggelapan hak ahli waris di kemudian hari. Transformasi dari sistem manual menuju
sistem digital memungkinkan penyimpanan dokumen penting seperti sertifikat tanah, akta
kelahiran, surat wasiat, hingga catatan hutang piutang ke dalam sistem komputasi awan
yang terenkripsi (Atril & Yelliza, 2024). Digitalisasi ini memberikan perlindungan berlapis
terhadap risiko hilangnya dokumen fisik akibat bencana alam, kebakaran, pencurian, atau
kerusakan akibat usia dokumen itu sendiri. Selain itu, sistem digital mempermudah proses
verifikasi data di lembaga peradilan apabila terjadi perselisihan yang memerlukan
pembuktian otentik, karena setiap jejak perubahan dokumen dapat terlacak secara
sistematis melalui catatan audit digital. Lebih jauh lagi, integrasi antara hukum waris Islam
dengan sistem digitalisasi aset dapat mempercepat proses pembagian waris secara presisi
sesuai dengan kaidah faraid yang terkadang rumit bagi masyarakat awam.

Teknologi dapat membantu dalam melakukan kalkulasi porsi waris secara otomatis
berdasarkan data ahli waris yang sudah terverifikasi secara digital, sehingga meminimalisir
faktor kesalahan manusia dalam perhitungan angka yang kompleks. Dalam hitungan faraid,
terdapat konsep-konsep seperti asal masalah, aul, dan radd yang memerlukan ketelitian
matematis tinggi. Dengan bantuan algoritma digital yang transparan, potensi kekeliruan
hitung dapat dieliminasi. Selain memberikan kepastian nilai nominal, sistem transparan
berbasis teknologi ini juga mendukung terciptanya akuntabilitas dalam pengelolaan harta
waris yang masih berada dalam proses transisi atau belum dibagi secara fisik. Dengan
adanya sistem yang dapat dipantau secara bersama oleh seluruh pihak terkait, potensi
sengketa dapat ditekan serendah mungkin karena setiap langkah pembagian didasarkan
pada data valid yang dapat dipertanggungjawabkan secara terbuka.

Digitalisasi juga berperan penting dalam mengatasi masalah aset yang terlupakan atau
tidak teridentifikasi. Seringkali pewaris memiliki akun perbankan, investasi digital, atau
kepemilikan saham yang tidak diketahui oleh ahli warisnya. Tanpa adanya sistem digitalisasi
dokumen keuangan yang terpusat dan dapat diakses ahli waris setelah kematian, aset-aset
tersebut berpotensi menjadi harta yang hilang atau dikuasai oleh institusi tanpa pemanfaatan
bagi keluarga yang ditinggalkan. Melalui platform digitalisasi manajemen aset keluarga,
pewaris dapat mengatur akses darurat bagi ahli waris untuk mengetahui keberadaan aset-
aset tersebut saat waktunya tiba. Hal ini merupakan bentuk perlindungan hak ekonomi
keluarga yang sangat relevan dengan dinamika ekonomi digital saat ini. Transparansi
melalui teknologi ini tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga memiliki dimensi
perlindungan hak asasi manusia dalam lingkup mikro keluarga.

Implikasi sosiologis dari penerapan digitalisasi dan transparansi ini adalah menguatnya
kepercayaan sosial di dalam keluarga. Ketika setiap data disajikan secara terbuka dan dapat
diverifikasi, maka ruang untuk fithah dan saling curiga akan tertutup dengan sendirinya. Hal
ini sangat penting di Indonesia, di mana hubungan kekeluargaan sering kali sangat erat
namun rapuh ketika berhadapan dengan masalah harta benda. Digitalisasi dokumen
memberikan "jarak objektif"* dalam pembagian harta, di mana data yang bicara
menggantikan klaim-klaim subjektif yang sering kali diwarnai emosi. Kepastian hukum yang
dihasilkan dari digitalisasi dokumen juga mengurangi beban kerja pengadilan agama, karena

40



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

banyak sengketa dapat diselesaikan di tingkat kekeluargaan setelah para pihak melihat data
yang tidak terbantahkan secara digital. Ini merupakan langkah efisiensi hukum yang luar
biasa bagi sistem peradilan kita.

Penerapan transparansi dan digitalisasi ini pada hakikatnya bukan sekadar inovasi
teknis yang bersifat duniawi atau sekuler, melainkan bentuk implementasi nyata dari nilai
amanah dan kejujuran yang sangat ditekankan dalam ajaran Islam. Menjaga hak ahli waris
melalui pencatatan yang rapi merupakan bagian dari ketaatan kepada Sang Pencipta untuk
memastikan bahwa tidak ada satu pun individu yang terzalimi hak ekonominya. Dalam Al-
Qur'an surat Al-Bagarah ayat dua ratus delapan puluh dua, Allah memerintahkan pentingnya
pencatatan dalam transaksi utang piutang, dan prinsip ini sangat relevan untuk ditarik ke
dalam ranah kewarisan. Menuliskan aset dan mendokumentasikannya secara transparan
adalah bentuk ketakwaan untuk menjaga keharmonisan umat dan mencegah permusuhan
di antara saudara. Transformasi menuju sistem kewarisan yang transparan dan berbasis
teknologi di masa depan akan menjadi benteng utama dalam menjaga keutuhan struktur
keluarga Muslim di Indonesia yang terus berkembang mengikuti zaman.

Selain aspek keamanan dokumen, digitalisasi juga memfasilitasi keterbukaan dalam
proses musyawarah atau takharuj. Ketika semua pihak melihat data aset yang sama secara
transparan, maka negosiasi untuk mencapai keadilan substantif menjadi lebih mudah
dilakukan. Misalnya, jika seorang ahli waris sudah mendapatkan manfaat ekonomi tertentu
saat pewaris masih hidup yang tercatat secara digital, ahli waris lainnya dapat menggunakan
data tersebut sebagai bahan pertimbangan untuk pembagian yang lebih proporsional dan
adil. Tanpa transparansi data semacam itu, musyawarah sering kali berakhir pada
kebuntuan karena perbedaan ingatan atau klaim yang saling tumpang tindih. Dengan
demikian, teknologi digital menjadi katalisator bagi terciptanya perdamaian dan kerelaan
antar ahli waris, yang merupakan puncak dari tujuan hukum waris Islam.

Transformasi digital dalam administrasi waris juga membantu dalam pengelolaan harta
peninggalan yang bersifat produktif. Harta warisan tidak selalu berupa uang tunai atau tanah
yang diam, tetapi bisa berupa bisnis, saham, atau aset intelektual yang memerlukan
pengelolaan berkelanjutan. Digitalisasi dokumen memungkinkan ahli waris untuk memantau
kinerja aset tersebut secara real-time selama proses pembagian belum selesai. Hal ini
mencegah terjadinya penurunan nilai aset akibat kelalaian atau salah urus oleh salah satu
pihak yang memegang kendali sementara.

Integrasi Maqashid Syariah untuk Menjamin Keberlanjutan dan Harmonisasi Sistem
Kewarisan Modern

Keberlanjutan sistem kewarisan Islam di era modern sangat bergantung pada
kemampuannya untuk mengintegrasikan nilai-nilai normatif dengan tujuan-tujuan luhur
syariat atau yang dikenal dengan istilah Magashid Syariah. Maqashid Syariah berfungsi
sebagai kompas filosofis yang memastikan bahwa setiap penerapan hukum tidak hanya
berhenti pada formalitas legalistik, tetapi benar-benar mewujudkan esensi dari ajaran agama.
Dalam konteks waris, terdapat dua pilar utama Maqashid yang harus dijaga secara
seimbang, yaitu perlindungan terhadap harta benda (hifz al-mal) dan pemeliharaan terhadap
keutuhan serta harmoni ikatan keluarga (hifz al-nasl). Harmonisasi antara kedua pilar ini
menjadi kunci agar distribusi kekayaan setelah kematian tidak menjadi sumber perpecahan,
melainkan menjadi fondasi bagi kesejahteraan generasi mendatang.

Perlindungan terhadap harta dalam perspektif Maqashid Syariah bermakna bahwa
harta harus dikelola, dijaga, dan didistribusikan sedemikian rupa agar tidak terjadi
pemusatan kekayaan pada segelintir orang saja, serta mencegah harta tersebut menjadi
sia-sia atau hilang akibat sengketa yang berkepanjangan. Sistem waris Islam hadir untuk
menjamin bahwa kekayaan pewaris tetap memberikan manfaat ekonomi bagi ahli waris yang

41



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

berhak, sehingga mereka terhindar dari kemiskinan dan ketergantungan sosial. Namun, hifz
al-mal tidak dapat berdiri sendiri tanpa hifz al-nasl, yakni perlindungan terhadap hubungan
kekeluargaan. Hukum waris harus dipandang sebagai instrumen untuk mempererat tali
silaturahmi. Jika pembagian waris dilakukan dengan mengabaikan rasa keadilan di antara
ahli waris, maka substansi dari Magashid Syariah telah tercederai meskipun secara formal
angka-angka pembagian telah sesuai dengan teks suci.

Fleksibilitas hukum Islam dalam merespons isu-isu baru merupakan perwujudan dari
sifat syariat yang relevan di setiap waktu dan tempat. Hal ini terlihat jelas dalam mekanisme
ijtihad kontemporer yang memberikan perlindungan bagi kelompok-kelompok rentan atau
anggota keluarga yang secara tradisional mungkin terabaikan dalam literatur fikih klasik.
Sebagai contoh, penerapan konsep wasiat wajibah bagi anak angkat atau cucu yang orang
tuanya telah meninggal terlebih dahulu menunjukkan bagaimana Maqgashid Syariah bekerja
untuk menutup celah ketidakadilan sosial. Melalui wasiat wajibah, hukum memberikan
perlindungan ekonomi kepada mereka yang memiliki hubungan emosional dan
ketergantungan hidup yang kuat dengan pewaris, meskipun secara posisi nasab mereka
tidak mendapatkan bagian faraid secara langsung. Langkah ini merupakan bentuk
harmonisasi yang cerdas untuk memastikan distribusi kekayaan tetap merata dan mencakup
sisi kemanusiaan yang lebih luas.

Keberlanjutan sistem ini juga menuntut adanya keterbukaan terhadap penyesuaian
konteks tanpa harus mengubah prinsip dasar yang bersifat tetap. Harmonisasi antara teks
suci yang qoth'i (pasti) dengan konteks modern yang dinamis dapat dicapai melalui
pendekatan Magashid Syariah yang lebih mengedepankan substansi keadilan. Dalam
masyarakat global yang semakin kompleks, hukum waris Islam harus mampu menjawab
tantangan seperti kepemilikan aset lintas negara, bentuk-bentuk harta digital baru, hingga
perubahan struktur keluarga yang semakin beragam. Dengan menempatkan keadilan
sebagai tujuan akhir, para ulama dan praktisi hukum dapat merumuskan langkah-langkah
implementasi yang mampu meredam potensi konflik tanpa mengorbankan identitas religius
umat Muslim.

Sebagai simpulan, integrasi Maqashid Syariah dalam sistem kewarisan modern
merupakan jalan tengah yang mampu menjembatani antara tradisi dan modernitas.
Harmonisasi ini memungkinkan hukum waris Islam tetap berdiri tegak sebagai solusi yang
relevan bagi problematika masyarakat kontemporer. Keadilan tidak hanya dimaknai sebagai
pembagian angka, tetapi sebagai upaya untuk menjaga martabat manusia, menjamin
keamanan finansial keluarga, dan yang terpenting, menjaga kedamaian sosial. Ketika sistem
waris mampu mewujudkan kemaslahatan yang nyata bagi seluruh ahli waris, maka
kewibawaan syariat akan tetap terjaga di mata dunia. Keberhasilan dalam mensintesiskan
nilai-nilai filosofis ini dengan praktik kehidupan sehari-hari adalah kunci utama agar warisan
Islam tetap menjadi rahmat bagi semesta alam.

42



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

6. Conclusion

Hukum kewarisan Islam di Indonesia bersifat elastis dan mengalami adaptasi sosiologis
yang dinamis dengan hukum adat dan sistem nasional, menciptakan sinergi yang mencegah
konflik dan menjaga harmoni sosial, sebagaimana tercermin dalam Kompilasi Hukum Islam
(KHI). Keadilan dalam hukum waris Islam bersifat substantif dan proporsional, yang dalam
realitas modern dapat diwujudkan melalui mekanisme takharuj untuk menyesuaikan
pembagian dengan kontribusi dan kebutuhan aktual ahli waris, melampaui pemahaman
angka matematis semata. Sengketa waris seringkali berakar pada masalah administratif,
sehingga penerapan transparansi dan digitalisasi dokumen menjadi langkah krusial untuk
meminimalisir konflik dengan memberikan kepastian data aset, menghilangkan asimetri
informasi, dan mendorong musyawarah yang objektif. Keberlanjutan sistem kewarisan
modern bergantung pada integrasi Maqashid Syariah, khususnya dalam menyeimbangkan
perlindungan harta (hifz al-mal) dengan menjaga keutuhan keluarga (hifz al-nasl), yang
memungkinkan fleksibilitas dan keadilan substantif melalui instrumen seperti wasiat wajibah
tanpa mengubah prinsip dasar yang tetap.

43



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

References

Abdullah, P. M. H., & Farid, D. (2023). Implementasi hukum waris dalam Islam: Studi
komparatif praktik waris di negara-negara Muslim. EI-Ahli, 4(2), 37-62.

Atril, Z., & Yelliza, M. (2024). Peranan teknologi blockchain dalam transparansi dan
keamanan pembagian waris dalam kasus sengketa keluarga. Indonesian Research
Journal on Education, 4(4), 1538—-1543.

Bachtiar, M. (2013). Hukum waris Islam dipandang dari perspektif hukum berkeadilan gender.
Jurnal llimu Hukum, 3(1).

Badruddin, & Supriyadi, A. P. (2022). Dinamika hukum Islam Indonesia: Reaktualisasi norma
Islam dalam menalarkan hukum positif merespon sosio-kultural era kontemporer.
De Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah, 14(1), 38-57.

Fadilah, S. (2018). Kesetaraan gender: Fenomena pergeseran peran ekonomi wanita dari
tulang rusuk menjadi tulang punggung. Mitra Gender (Jurnal Gender dan Anak), 1(1),
18-26.

Gunawan, E. (2016). Eksistensi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jurnal limiah Al-
Syir'ah, 8(1).

Gunawan, S., & Kamil, M. A. (2024). Analisis komparatif hukum Islam, hukum adat, dan
hukum positif dalam pembagian harta warisan. Integrative Perspectives of Social
and Science Journal, 2(1), 144—-161.

Hakim, M. L. (2016). Keadilan kewarisan Islam terhadap bagian waris 2:1 antara laki-laki
dan perempuan perspektif filsafat hukum Islam. Jurnal lImu Hukum, 3(1).

Imammusadin, M. (2024). Sepikul segendongan: Budaya hukum kewarisan adat Jawa
masyarakat Kaligesing Kabupaten Purworejo Jawa Tengah. Dampeng: Journal of
Art, Heritage and Culture, 1(1), 49-67.

Igbal, M., & Hamzah, N. L. (2024). Hukum kewarisan Islam berdasarkan sejarah, hukum,
dan asas-asas kewarisan. Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 2(1), 18-27.

Jalal, L. A. (2024). Rekonstruksi argumen keadilan berimbang hak laki-laki dan perempuan
dalam waris Islam. Tasyri’: Journal of Islamic Law, 4(1), 111-148.

Laleang, A. T., Misua, F., & Hayaty, N. (2023). Perkembangan pemikiran hukum Islam
modern di Indonesia. Jurnal limu Hukum Pengayoman, 1(2), 134—142.

Lusiana, V. (2022). Hukum kewarisan di Indonesia: Studi komparatif antara Kompilasi
Hukum Islam dan Kitab Undang-Undang Hukum Perdata. Jurnal Alwatzikhoebillah,
8(2), 291-306.

Manik, R. H., Dzaki, F. M., Azzahra, A., Yudistira, J. P., Wismanto, & Mayasari, F. (2024).
Peran ijtihad dalam menjawab tantangan hukum Islam di era modern. Jurnal Kajian
dan Penelitian Umum, 2(6), 118—-126.

Mubarok, M. F., & Rahman, M. T. (2021). Membandingkan konsep Islam keindonesiaan
dengan Islam Nusantara dalam kerangka pluralisme. Jurnal Iman dan Spiritualitas,
1(4), 412—-422.

Moechthar, O. (2019). Perkembangan hukum waris: Praktik penyelesaian sengketa
kewarisan di Indonesia. Jakarta: Prenada Media.

Rosman, E. (2016). Legislasi hukum Islam di Indonesia: Sejarah dan relevansi praktis
pembaharuan hukum nasional. Al-Hurriyah: Jurnal Hukum Islam, 1(1), 27-44.

Sarmadi, A. S. (2024). Sengketa waris dalam keluarga: Analisis pustaka tentang penyebab
dan penyelesaiannya dalam perspektif hukum perdata. /ndonesian Research
Journal on Education, 4(1), 352-357.

Siregar, F. A. (2019). Antara hukum Islam dan adat: Sistem baru pembagian harta warisan.
Jurnal EI-Qanuniy, 5(2), 166—180.

Sutisna, N. H., Dewi, A. P., Nugraha, I., Katmas, E., Mutakin, A., Nurhadi, S., Arsyad, K., &
Triyawan, A. (2021). Panorama maqasid syariah. Bandung: Media Sains Indonesia.

44



Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan
Hukum Islam, 3(2),31-45.

Syarifuddin, A. (2015). Hukum kewarisan Islam. Jakarta: Prenada Media.

Zuwika, W., Ulya, R. M., Herianto, Wati, E. A., Zaman, B., & Suhairi. (2024). Dinamika hukum
kewarisan di era modern: Tantangan dan relevansi hukum waris Islam. Jurnal
Penelitian Hukum Islam.

45



