
Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 3 (2),31-45.  
ISSN (Online): 2985-8488 

    

                                        Copyright © 2023 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 

(CC-BY) 4.0 international license. (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Received: 21 Oktober 2024   
Accepted: 30 Desember 2024 
 

 

*Corresponding author:  
Wido Zuwika 
(UIN Jurai Siwo Lampung)  
 
E-mail: 
zuwikawido@gmail.com 
 
 

 

RESEARCH ARTICLE   

DINAMIKA HUKUM KEWARISAN DI ERA MODERN: 

TANTANGAN DAN RELEVANSI HUKUM WARIS ISLAM 
 

Wido Zuwika 1*, Radina Mumtaza Ulya 2, Herianto,3 Eka Amba Wati, 4 Badruz Zaman, 6 

Suhairi 

 
 
Abstract: This study examines the dynamics of inheritance law in the modern era, focusing 
on the challenges and relevance of Islamic Inheritance Law within the Indonesian context. 
The research analyzes the response of Islamic law to shifts in social structures, economics, 
and technology, as well as its capacity to address contemporary problems. The findings 
reveal that Islamic Inheritance Law maintains its relevance through its capacity for dynamic 
adaptation. The challenge of legal pluralism and clashes with customary traditions (such as 
patrilineal and matrilineal systems) are met with an elastic approach facilitated by the 
Compilation of Islamic Law (Kompilasi Hukum Islam or KHI), creating harmonious synergy. 
The challenge of gender equality is addressed through a substantive justice approach, where 
the principle of proportionality and the mechanism of takharuj (mutual agreement for 
redistribution) enable the reallocation of rights based on actual contributions and needs within 
the modern family. Furthermore, administrative challenges and the potential for complex 
disputes are overcome by implementing the principles of transparency and digitization of 
inheritance documents, serving as preventive solutions for legal certainty and conflict 
reduction. Philosophically, the relevance and sustainability of this system are ensured through 
the integration of Maqasid al-Shariah (Objectives of Islamic Law), which balances the 
protection of wealth (hifz al-mal) with the preservation of family bonds (hifz al-nasl), allowing 
for flexible jurisprudence to address emerging issues without compromising foundational 
principles. 
Keywords: Islamic Inheritance Law, Modern Inheritance Dynamics, Challenges, Relevance, 

Takharuj, Digitization, Maqasid al-Shariah 

 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji dinamika hukum kewarisan di era modern dengan fokus 
pada tantangan dan relevansi Hukum Waris Islam dalam konteks Indonesia. Kajian ini 
menganalisis respons hukum Islam terhadap perubahan struktur sosial, ekonomi, dan 
teknologi, serta kapasitasnya dalam menjawab problematika kontemporer. Temuan 
penelitian menunjukkan bahwa Hukum Waris Islam tetap relevan melalui kemampuannya 
beradaptasi secara dinamis. Tantangan pluralisme hukum dan benturan dengan tradisi adat 
(seperti sistem patrilineal dan matrilineal) direspons dengan pendekatan elastis yang 
diwadahi oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI), sehingga tercipta sinergi harmonis. Tantangan 
kesetaraan gender dijawab dengan pendekatan keadilan substantif, di mana prinsip 
proporsionalitas dan mekanisme takharuj memungkinkan redistribusi hak berdasarkan 
kontribusi dan kebutuhan aktual dalam keluarga modern. Sementara itu, tantangan 
administratif dan potensi sengketa yang kompleks diatasi dengan menerapkan 
prinsip transparansi dan digitalisasi dokumen waris, yang menjadi solusi preventif untuk 
kepastian hukum dan mengurangi konflik. Secara filosofis, relevansi dan keberlanjutan 
sistem ini dijamin melalui integrasi Maqashid Syariah, yang menyeimbangkan perlindungan 
harta (hifz al-mal) dengan keutuhan hubungan keluarga (hifz al-nasl), memungkinkan ijtihad 
fleksibel untuk merespons isu-isu baru tanpa mengabaikan prinsip dasar. 
Kata Kunci: Hukum Waris Islam, Dinamika Kewarisan Modern, Tantangan, Relevansi, 
Takharuj, Digitalisasi, Maqashid Syariah. 
 

  
About Author  
Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi, 
Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia 
 
To cite this article: Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz 

Zaman, dan Suhairi, Pencatatan Nikah sebagai Instrumen Tertib Sosial dalam Bingkai Fiqih 

Sosial, Jurnal Syariah dan Hukum Islam 3, no. 2 (2024): 36–50. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:zuwikawido@gmail.com


 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

32 
 

 

1. Introduction 

Hukum kewarisan Islam atau yang dikenal dengan istilah ilmu faraid memiliki posisi 

yang sangat fundamental dalam tatanan syariat. Ia bukan sekadar aturan teknis pembagian 

harta, melainkan manifestasi ketaatan hamba kepada Tuhannya yang rinciannya disebutkan 

secara eksplisit dan terperinci dalam Al-Qur'an. Landasan teologis yang kuat ini sejatinya 

bertujuan untuk menegakkan keadilan ilahi dan mencegah perselisihan di antara ahli waris 

(Syarifuddin, 2015) . Namun, dalam perkembangannya, teks-teks hukum klasik ini 

berhadapan dengan realitas sosial masyarakat modern yang sangat dinamis. Terjadi 

pergeseran struktur sosial dan ekonomi yang signifikan jika dibandingkan dengan kondisi 

masyarakat Arab pada masa awal Islam. Salah satu fenomena yang paling mencolok adalah 

perubahan peran perempuan yang kini tidak lagi hanya bergerak di ranah domestik, tetapi 

turut menjadi penopang utama ekonomi keluarga (Fadilah, 2018). Perubahan peran ini, 

ditambah dengan kompleksitas struktur keluarga modern, menciptakan tantangan tersendiri 

ketika dihadapkan pada ketentuan tekstual yang bersifat statis. 

Ketegangan antara teks normatif dan realitas sosial ini semakin rumit ketika masuk 

ke dalam ranah implementasi, khususnya di Indonesia yang menganut pluralisme hukum. 

Keberadaan tiga sistem hukum yang berlaku secara bersamaan, yaitu Hukum Islam, Hukum 

Adat, dan Hukum Perdata Barat, sering kali memicu ketidakpastian hukum di tengah 

masyarakat (Abdullah & Farid, 2023). Tidak jarang ditemukan kasus di mana satu keluarga 

mengalami konflik internal berkepanjangan hanya karena perbedaan preferensi hukum yang 

ingin digunakan (Sarmadi, 2024). Situasi ini sering diperparah oleh minimnya transparansi 

dalam pengelolaan aset keluarga dan rendahnya pemahaman masyarakat terhadap esensi 

hukum waris itu sendiri. Akibatnya, penerapan hukum yang didasarkan pada interpretasi 

teks yang kaku sering kali dianggap tidak lagi mampu mengakomodasi rasa keadilan 

masyarakat saat ini, yang pada akhirnya bermuara pada sengketa antar ahli waris. Keadaan 

ini menuntut adanya sebuah pemikiran ulang yang tidak hanya berhenti pada aspek 

legalistik, tetapi juga menyentuh aspek sosiologis dan filosofis agar hukum Islam tetap 

menjadi solusi, bukan beban bagi pemeluknya. 

Secara lebih mendalam, diskursus mengenai relevansi hukum waris Islam di era 

global juga berkaitan erat dengan bagaimana nilai-nilai keadilan universal diterjemahkan ke 

dalam praktik kehidupan sehari-hari. Banyak anggapan muncul bahwa hukum waris Islam 

sulit beradaptasi dengan prinsip kesetaraan gender yang kini menjadi agenda global. 

Namun, jika dilihat dari sudut pandang filsafat hukum Islam, esensi dari faraid adalah 

keseimbangan hak dan kewajiban. Perbedaan nominal dalam pembagian harta tidak dapat 

dipisahkan dari beban tanggung jawab nafkah yang dipikul oleh masing-masing individu. 

Masalahnya, ketika beban tersebut mulai bergeser di era modern, masyarakat memerlukan 

sebuah ijtihad baru yang mampu menangkap semangat keadilan tersebut tanpa harus 

mengubah teks yang sudah bersifat tetap atau qath’i. Oleh karena itu, penting untuk 

membedakan mana wilayah hukum yang tidak bisa berubah dan mana wilayah penerapan 

yang bersifat fleksibel sesuai dengan perubahan waktu dan tempat. 

Merespons dinamika tersebut, kajian mengenai hukum waris Islam menjadi sangat 

krusial untuk ditinjau kembali. Meskipun telah banyak penelitian terdahulu yang membahas 

isu kewarisan, sebagian besar cenderung bersifat parsial dengan hanya menyoroti satu 

aspek saja, seperti fokus pada ketidaksetaraan gender atau sekadar benturan antara hukum 

Islam dan adat. Penelitian ini hadir untuk mengisi ruang kosong tersebut dengan 

menawarkan pendekatan yang lebih integratif dan komprehensif. Kajian ini menggabungkan 

analisis filosofis melalui pendekatan tujuan hukum Islam atau Maqashid Syariah, analisis 

sosiologis yang mengakomodasi kearifan budaya lokal, serta tawaran solusi teknis praktis 

melalui penerapan transparansi digital. Melalui pendekatan ini, penelitian bertujuan untuk 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

33 
 

membuktikan bahwa hukum waris Islam sejatinya bukanlah aturan yang kaku, melainkan 

sistem hukum yang memiliki fleksibilitas dan relevansi tinggi untuk menjawab tantangan 

zaman melalui reinterpretasi yang tepat dan kontekstual. 

Urgensi penelitian ini juga terletak pada upaya mitigasi konflik keluarga yang kian 

meningkat di pengadilan agama. Sering kali, sengketa muncul bukan karena penolakan 

terhadap hukum Islam, melainkan karena proses pembagian yang tidak transparan dan 

administrasi yang berantakan. Dengan memasukkan variabel transparansi digital sebagai 

bagian dari pembahasan, penelitian ini mencoba memberikan kontribusi yang lebih aplikatif 

bagi masyarakat luas. Pada akhirnya, tulisan ini diharapkan dapat menjadi rujukan ilmiah 

yang mampu mengharmonisasikan antara idealitas teks syariat dengan realitas sosial 

Indonesia, guna mewujudkan sistem kewarisan yang berkeadilan, transparan, dan 

berkelanjutan di masa depan. 

 

2. Literature Review 

Hukum Kewarisan Islam 

Hukum kewarisan Islam atau yang sering disebut dengan istilah faraid merupakan 

sekumpulan aturan yang mengatur mengenai perpindahan harta peninggalan dari 

seseorang yang telah meninggal dunia kepada orang-orang yang berhak menerimanya 

berdasarkan hubungan kekerabatan atau perkawinan (Iqbal & Hamzah, 2024). Di Indonesia, 

hukum kewarisan memiliki kedudukan yang sangat penting dan kompleks karena 

keberlakuannya melibatkan sistem hukum yang bersifat pluralistik. Secara spesifik, bagi 

masyarakat muslim, ketentuan mengenai pembagian harta waris ini telah dikodifikasikan ke 

dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), tepatnya pada Buku II pasal 171 sampai dengan pasal 

214, yang menjadi pedoman utama bagi hakim di lingkungan Peradilan Agama dalam 

menyelesaikan sengketa waris (Lusiana, 2022). Dasar hukum utama dari kewarisan Islam 

ini bersumber langsung dari teks Al-Qur'an, terutama dalam Surah An-Nisa' ayat 7, 11, 12, 

33, dan 176, yang kemudian diperjelas melalui hadis-hadis Rasulullah serta kesepakatan 

para ulama atau ijma (Iqbal & Hamzah, 2024). Penerapan hukum kewarisan ini tidak dapat 

dipisahkan dari aspek akidah dan ibadah, karena menjalankan pembagian waris sesuai 

ketentuan syariat dipandang sebagai bentuk ketaatan seorang hamba kepada Sang 

Pencipta dalam mengelola harta benda (Iqbal & Hamzah, 2024). 

Secara konseptual, hukum kewarisan Islam di Indonesia memiliki karakteristik yang 

membedakannya dengan sistem hukum perdata Barat sebagaimana diatur dalam Kitab 

Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPer). Dalam sistem KHI, hak waris didasarkan pada 

hubungan darah dan hubungan perkawinan yang sah, di mana ahli waris dikelompokkan 

menjadi beberapa bagian seperti anak, ayah, ibu, janda atau duda, serta saudara dengan 

porsi yang telah ditentukan secara rinci dalam bentuk pecahan (Lusiana, 2022). Salah satu 

prinsip mendasar dalam kewarisan Islam adalah asas keadilan berimbang antara laki-laki 

dan perempuan, di mana meskipun jumlah nominal hak yang diterima mungkin berbeda, hal 

tersebut disesuaikan dengan beban kewajiban dan tanggung jawab masing-masing dalam 

struktur keluarga (Iqbal & Hamzah, 2024). Selain itu, terdapat asas ijbari yang berarti bahwa 

peralihan harta dari pewaris kepada ahli waris terjadi secara otomatis demi hukum sejak 

pewaris dinyatakan meninggal dunia, tanpa perlu menunggu pernyataan kehendak dari para 

pihak (Lusiana, 2022). 

Dalam implementasinya di masyarakat Indonesia, terdapat tantangan berupa 

kurangnya pemahaman mendalam mengenai detail teknis pembagian waris menurut syariat, 

yang terkadang memicu konflik internal keluarga. Hukum kewarisan Islam hadir untuk 

memberikan kepastian hukum dan mencegah terjadinya perselisihan melalui penetapan 

kadar bagian masing-masing ahli waris secara presisi (Iqbal & Hamzah, 2024). Menariknya, 

dalam konteks hukum nasional, masyarakat muslim diberikan ruang untuk memilih 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

34 
 

penerapan hukum, namun KHI tetap dipandang sebagai garis besar hukum Islam yang 

paling sesuai dengan kesadaran hukum masyarakat muslim Indonesia (Iqbal & Hamzah, 

2024). Perbedaan prinsipil antara KHI dan KUHPer, seperti dalam hal hak waris anak di luar 

nikah atau kedudukan ahli waris beda agama, menunjukkan bahwa hukum kewarisan Islam 

tetap konsisten pada prinsip-prinsip syar'i yang menjaga kesucian ikatan pernikahan dan 

nasab (Lusiana, 2022). 

Selain pembagian secara pasti (faraid), hukum kewarisan Islam di Indonesia juga 

mengenal instrumen pelengkap seperti wasiat dan hibah sebagai upaya untuk 

mengakomodasi rasa keadilan dalam kasus-kasus tertentu, selama tidak melanggar 

ketentuan pokok waris (Lusiana, 2022). Secara historis, evolusi hukum kewarisan dari tradisi 

Arab pra-Islam menuju hukum Islam membawa transformasi besar, terutama dalam hal 

pengakuan hak waris bagi perempuan dan anak-anak yang sebelumnya sering terabaikan 

(Iqbal & Hamzah, 2024). Keberadaan hukum kewarisan dalam KHI merupakan hasil dari 

kontekstualisasi nilai-nilai universal Al-Qur'an ke dalam sistem hukum tertulis di Indonesia, 

yang bertujuan untuk melindungi harta peninggalan agar tetap terdistribusi secara adil dan 

merata di antara ahli waris yang berhak (Lusiana, 2022). Dengan demikian, pemahaman 

yang komprehensif mengenai sejarah, asas, dan regulasi kewarisan sangat diperlukan oleh 

setiap muslim agar proses peralihan harta dapat berlangsung dengan penuh keberkahan 

dan sesuai dengan koridor hukum yang berlaku di tanah air (Iqbal & Hamzah, 2024). 

 

Hukum Islam di Era Modern 

Hukum Islam di era modern dipahami sebagai sistem norma yang dinamis dan 

inklusif, yang senantiasa melakukan reaktualisasi untuk merespon perubahan sosio-kultural 

yang terjadi secara cepat (Badruddin & Supriyadi, 2022). Di tengah arus modernisasi yang 

ditandai dengan kemajuan teknologi informasi, globalisasi, serta pergeseran nilai sosial, 

hukum Islam tidak lagi dipandang sebagai sekumpulan teks kaku yang statis, melainkan 

sebagai entitas yang hidup melalui proses penalaran hukum yang kontekstual (Manik, dkk., 

2024). Reaktualisasi norma Islam ini sangat penting untuk memastikan bahwa ajaran Islam 

tetap relevan dan mampu memberikan solusi terhadap berbagai persoalan kontemporer 

tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Al-Hadits 

(Badruddin & Supriyadi, 2022). Perkembangan pemikiran hukum Islam di Indonesia 

menunjukkan kecenderungan yang progresif, di mana para cendekiawan muslim berupaya 

mengintegrasikan nilai-nilai universal Islam dengan realitas keindonesiaan guna 

mewujudkan hukum yang berkeadilan dan bermaslahat (Laleang, dkk., 2023). 

Instrumen utama yang memungkinkan hukum Islam beradaptasi di era modern 

adalah ijtihad, yang berfungsi sebagai metode penemuan hukum untuk menjawab 

tantangan-tantangan baru yang belum memiliki nash secara eksplisit (Manik, dkk., 2024). 

Ijtihad dalam konteks modern menuntut para mujtahid untuk memiliki pemahaman lintas 

disiplin, mengingat permasalahan yang muncul saat ini seringkali melibatkan aspek sains, 

medis, dan ekonomi digital yang sangat kompleks (Manik, dkk., 2024). Dinamika ini 

mendorong terjadinya pergeseran dari ijtihad yang bersifat individual menuju ijtihad kolektif, 

di mana pengambilan keputusan hukum dilakukan melalui lembaga-lembaga fatwa atau 

konsensus ahli untuk menjaga akurasi dan legitimasi hukum tersebut (Badruddin & 

Supriyadi, 2022). Selain ijtihad, prinsip maqashid al-syari’ah juga menjadi landasan filosofis 

yang krusial dalam menalarkan hukum positif di era kontemporer, karena memastikan 

bahwa setiap produk hukum yang dihasilkan benar-benar ditujukan untuk perlindungan jiwa, 

harta, akal, agama, dan keturunan (Laleang, dkk., 2023). 

Di Indonesia, perkembangan hukum Islam modern sangat dipengaruhi oleh 

dukungan infrastruktur pendidikan dan perkembangan ilmu pengetahuan yang mendorong 

munculnya pemikiran-pemikiran segar (Laleang, dkk., 2023). Pemikiran hukum Islam 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

35 
 

modern di Indonesia tidak hanya mencakup ranah ibadah, tetapi juga meluas ke bidang 

politik, etika, moral, hingga isu-isu gender yang menjadi perhatian global (Laleang, dkk., 

2023). Proses harmonisasi antara hukum Islam dan hukum nasional terus dilakukan agar 

eksistensi norma agama dapat beriringan dengan prinsip-prinsip negara hukum modern 

(Manik, dkk., 2024). Tantangan seperti pengaruh budaya asing dan disrupsi teknologi 

dihadapkan pada kemampuan ijtihad dalam menyaring nilai-nilai mana yang dapat diadopsi 

demi kemaslahatan umat (Manik, dkk., 2024). Dengan demikian, hukum Islam di era 

kontemporer merupakan hasil dialektika yang berkelanjutan antara sakralitas wahyu dengan 

profanitas realitas sosial, yang bertujuan untuk mewujudkan kehidupan masyarakat yang 

harmonis dan beradab (Badruddin & Supriyadi, 2022). 

Eksistensi hukum Islam di era modern juga ditandai dengan kemampuannya 

melakukan reaktualisasi melalui pendekatan sosiologis dan historis. Hal ini memungkinkan 

hukum Islam untuk tidak hanya berhenti pada pemaknaan literalis, melainkan menggali 

substansi keadilan yang terkandung di balik teks-teks hukum (Badruddin & Supriyadi, 2022). 

Faktor-faktor seperti modernisasi pendidikan dan keterbukaan informasi menjadi katalisator 

bagi para intelektual muslim untuk melakukan pembaruan pemikiran yang lebih terbuka 

terhadap perubahan (Laleang, dkk., 2023). Upaya ini sangat vital untuk mengatasi kebekuan 

ijtihad yang seringkali menjadi penghambat bagi kemajuan umat Islam di berbagai bidang 

kehidupan (Manik, dkk., 2024). Pada akhirnya, keberhasilan hukum Islam dalam menjawab 

tantangan modernitas sangat bergantung pada keberanian para cendekiawan untuk terus 

melakukan inovasi metodologis tanpa kehilangan identitas keislamannya, sehingga Islam 

benar-benar dapat menjadi rahmat bagi seluruh alam di setiap masa (Laleang, dkk., 2023). 

 

 

3. Method 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis studi pustaka 

(library research). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan yuridis-normatif dan 

filosofis untuk menganalisis teks hukum serta nilai-nilai dasar yang terkandung dalam hukum 

kewarisan Islam. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur primer dan sekunder, 

termasuk regulasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), artikel jurnal ilmiah, serta buku-buku 

yang relevan dengan dinamika hukum Islam modern. Teknik analisis data dilakukan secara 

deskriptif-analitis dengan menggunakan kerangka berpikir Maqashid Syariah untuk 

membedah tantangan dan relevansi hukum waris terhadap perubahan struktur sosial dan 

teknologi. Selain itu, penelitian ini juga mengkaji mekanisme praktis seperti takharuj dan 

digitalisasi dokumen waris sebagai respon adaptif terhadap problematika kontemporer di 

Indonesia. 

 

4. Result and Discussion 

Dialektika Hukum Islam dan Pluralisme Hukum dalam Konteks Sosial Masyarakat 

Indonesia 

 Perdebatan mengenai kedudukan hukum Islam di tengah kemajemukan budaya 

Indonesia merupakan sebuah diskursus yang panjang dan selalu relevan untuk dikaji secara 

mendalam (Mubarok & Rahman, 2021). Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim 

terbesar di dunia memiliki keunikan tersendiri dalam menerapkan hukum kewarisan, di mana 

syariat Islam tidak berdiri sendiri tetapi berhimpit dengan sistem hukum adat yang telah 

mendarah daging serta hukum perdata peninggalan kolonial (S. Gunawan & Kamil, 2024). 

Dialektika ini menciptakan sebuah ruang interaksi yang dinamis, di mana hukum kewarisan 

Islam sering kali harus mengalami proses adaptasi sosiologis agar dapat diterima secara 

luas oleh masyarakat tanpa mengorbankan prinsip dasarnya, yaitu ketauhidan. Dalam 

konteks sosial Indonesia, masyarakat sering kali memandang hukum bukan sekadar 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

36 
 

sebagai sekumpulan aturan kaku yang dipaksakan, melainkan sebagai bagian dari identitas 

budaya dan keyakinan spiritual yang harus seimbang. Proses adaptasi ini menunjukkan 

bahwa hukum Islam di Indonesia memiliki sifat yang elastis dan mampu berdialog dengan 

realitas lokal, sehingga ia tidak muncul sebagai sesuatu yang asing melainkan sebagai 

solusi yang mampu menyatu dengan nafas kehidupan bermasyarakat. 

 Kedalaman dialektika ini terlihat pada bagaimana nilai-nilai Islam menyerap ke dalam 

struktur kesadaran kolektif masyarakat yang sebelumnya telah memiliki tatanan adat yang 

kuat (Siregar, 2019). Pluralisme hukum di Indonesia bukan sekadar keberadaan beberapa 

sistem hukum secara bersamaan, melainkan sebuah kompetisi sekaligus kolaborasi nilai 

yang terus berlangsung di meja makan keluarga hingga ruang sidang pengadilan. 

Keberagaman ini menuntut para praktisi hukum untuk tidak hanya memahami teks hukum 

secara literal, tetapi juga memahami konteks sosiologis di mana hukum tersebut akan 

ditegakkan. Relevansi hukum Islam di Indonesia sangat bergantung pada kemampuannya 

untuk tetap otoritatif secara teologis namun fleksibel secara praktis, sehingga mampu 

menjawab keresahan masyarakat yang sering kali merasa terjepit di antara kewajiban 

agama dan tuntutan tradisi nenek moyang (Rosman, 2016). 

 Tantangan terbesar dalam dialektika ini muncul ketika terjadi benturan kepentingan 

antara teks syariat yang bersifat universal dengan tradisi lokal yang bersifat partikular. 

Banyak wilayah di Indonesia yang masih memegang teguh sistem kekerabatan tertentu, 

seperti sistem patrilineal di Tanah Batak yang secara tradisional mengutamakan garis 

keturunan laki-laki dalam ahli waris, atau sistem matrilineal di Minangkabau yang 

memberikan posisi istimewa pada garis keturunan perempuan dalam pengelolaan dan 

kepemilikan harta pusaka tinggi. Resistensi budaya sering kali terjadi ketika aturan faraid 

yang memberikan porsi tertentu kepada ahli waris dianggap tidak selaras dengan struktur 

kekuasaan atau pembagian peran dalam tradisi setempat yang bertujuan menjaga keutuhan 

marga atau klan. Masyarakat cenderung memprioritaskan harmoni sosial dan kelestarian 

adat dibandingkan penerapan angka pembagian yang kaku secara tekstual, karena bagi 

mereka, tanah dan harta sering kali dianggap sebagai simbol keberlanjutan identitas sosial 

yang tidak boleh terpecah-pecah. 

 Implikasi dari benturan ini sering kali memunculkan fenomena "hukum yang hidup" di 

mana masyarakat melakukan sinkretisme hukum secara mandiri. Misalnya, dalam 

masyarakat Jawa, dikenal prinsip "sepikul segendongan" yang secara harfiah 

mencerminkan proporsi dua banding satu antara laki-laki dan perempuan, namun dalam 

praktiknya sering kali diselesaikan melalui hibah atau pembagian merata di bawah payung 

rukun dan musyawarah (Imammusadin, 2024). Kondisi ini menuntut adanya sebuah 

pendekatan yang akomodatif, sebuah "jalan tengah" yang harmonis di mana nilai-nilai 

syariat tetap dijunjung tinggi sebagai landasan moral, namun teknis pembagiannya dapat 

diatur melalui mekanisme yang selaras dengan kesepakatan adat atau tradisi musyawarah 

keluarga yang kuat. Penegakan hukum Islam tanpa mempertimbangkan sensitivitas budaya 

lokal sering kali justru memicu sengketa berkepanjangan yang memutus tali silaturahmi, 

yang mana hal tersebut sangat bertentangan dengan prinsip Maqashid Syariah itu sendiri. 

 Salah satu jembatan krusial yang lahir dari dialektika ini adalah keberadaan Kompilasi 

Hukum Islam sebagai bentuk transformasi hukum Islam ke dalam sistem hukum nasional 

Indonesia. Kompilasi ini bukan sekadar kodifikasi aturan fikih klasik yang dipindahkan ke 

dalam bahasa Indonesia, melainkan sebuah upaya ijtihad kolektif para ulama dan sarjana 

hukum di Indonesia untuk menyesuaikan prinsip syariah dengan nilai-nilai ke-Indonesiaan 

dan asas keadilan nasional. Melalui instrumen ini, hukum kewarisan Islam diberikan 

kerangka legal formal yang diakui oleh negara, sekaligus mengakomodasi kebutuhan hukum 

masyarakat yang menginginkan keadilan yang kontekstual. KHI muncul sebagai instrumen 

unifikasi yang mampu meredam ketegangan antara hukum Islam dan hukum adat dengan 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

37 
 

memberikan kepastian hukum yang lebih modern dan tertulis, sehingga meminimalisir 

interpretasi liar yang bisa merugikan ahli waris yang lemah. 

 Sebagai contoh konkrit, pengenalan konsep ahli waris pengganti atau pemberian 

bagian kepada cucu melalui wasiat wajibah dalam KHI merupakan refleksi dari keinginan 

untuk menjamin keadilan bagi anggota keluarga yang secara tradisional mungkin terabaikan 

dalam literatur fikih klasik namun memiliki urgensi kemanusiaan dalam konteks keluarga 

modern di Indonesia (E. Gunawan, 2016). Hal ini menunjukkan bahwa ijtihad di Indonesia 

sangat dipengaruhi oleh rasa kemanusiaan dan perlindungan terhadap mereka yang 

tertimpa kemalangan (seperti anak yang ditinggal mati orang tuanya sebelum kakeknya 

meninggal). Integrasi ini membuktikan bahwa hukum Islam di Indonesia adalah hukum yang 

berorientasi pada kemaslahatan umat dan mampu menjaga stabilitas nasional melalui 

penghormatan terhadap pluralitas. KHI berhasil mengubah persepsi bahwa hukum Islam itu 

kaku menjadi hukum yang sangat responsif terhadap masalah-masalah kemanusiaan yang 

nyata di lapangan. 

 Lebih jauh lagi, pemahaman masyarakat terhadap hukum kewarisan harus dilihat 

sebagai sebuah proses edukasi yang berkelanjutan dan multidimensi. Benturan antara teks 

dan budaya sering kali bersumber dari kesalahpahaman dalam memaknai esensi hukum itu 

sendiri, di mana syariat sering kali dipahami hanya sebatas kewajiban tanpa pemahaman 

terhadap filosofi di baliknya. Hukum syariah sering dianggap hanya sebagai deretan angka 

pembagian yang bersifat matematis, padahal di baliknya terdapat tujuan mulia untuk 

menjaga keutuhan ekonomi keluarga, mencegah kemiskinan ahli waris, dan mencegah 

monopoli harta pada segelintir orang saja. Dengan memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif tentang filosofi hukum kewarisan, resistensi budaya dapat perlahan memudar 

dan digantikan oleh kesadaran untuk berhukum secara proporsional yang mengedepankan 

kerelaan antar sesama ahli waris. 

 Dialektika ini pada akhirnya tidak bertujuan untuk memenangkan salah satu sistem 

hukum atas yang lain dalam sebuah kompetisi nihil, melainkan untuk menciptakan sinergi di 

mana hukum Islam dapat berperan sebagai jiwa yang memberikan arah moral dan spiritual, 

sementara kearifan lokal menyediakan wadah sosiologis agar hukum tersebut dapat tegak 

berdiri dengan kokoh di tengah masyarakat yang majemuk. Konsekuensi dari keberhasilan 

sinergi ini adalah terciptanya kedamaian sosial di mana agama dan budaya tidak lagi 

dipandang sebagai dua kutub yang saling meniadakan, melainkan dua pilar yang saling 

menguatkan identitas Muslim Indonesia. 

 

Rekonstruksi Pemahaman Keadilan Gender Melalui Pendekatan Keadilan Substantif 

dan Proporsional 

 Diskursus mengenai keadilan gender dalam hukum waris Islam merupakan salah satu 

isu strategis yang memerlukan tinjauan mendalam di tengah perkembangan struktur sosial 

masyarakat saat ini. Kritik terhadap ketentuan klasik mengenai pembagian dua banding satu 

antara laki-laki dan perempuan sering kali muncul karena dianggap tidak sejalan dengan 

prinsip kesetaraan manusia dalam kacamata modern (Bachtiar, 2013). Namun, untuk 

merespons kritik tersebut secara ilmiah, diperlukan pemahaman filosofis yang tidak hanya 

terpaku pada angka, tetapi juga melihat hakikat keadilan substantif yang menjadi landasan 

utama hukum Islam. Keadilan substantif dalam konteks ini berarti memberikan hak secara 

proporsional berdasarkan tanggung jawab, beban hidup, dan fungsi ekonomi yang 

dijalankan oleh masing-masing individu dalam ekosistem keluarga (Jalal, 2024). 

Rekonstruksi ini penting agar hukum Islam tidak dipandang sebagai instrumen diskriminatif, 

melainkan sebagai sistem perlindungan yang sangat mempertimbangkan kemaslahatan 

seluruh ahli waris. 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

38 
 

 Dalam kerangka hukum Islam tradisional, pembagian porsi dua banding satu 

merupakan konsekuensi logis dari distribusi beban ekonomi yang diatur dalam skema 

hukum keluarga secara utuh. Laki-laki memikul kewajiban nafkah yang bersifat imperatif 

atau mengikat terhadap istri, anak, hingga kerabat dekat yang tidak mampu, sementara 

perempuan memiliki hak penuh atas hartanya tanpa dibebani kewajiban finansial apa pun 

bagi pihak lain. Dengan demikian, meskipun secara nominal laki-laki menerima bagian lebih 

besar dalam hitungan matematika, secara fungsional porsi tersebut dipersiapkan untuk 

menanggung beban sosial dan ekonomi yang jauh lebih luas. Sebaliknya, porsi perempuan 

yang tampak lebih kecil secara nominal justru memiliki nilai ekonomi yang lebih murni karena 

bersifat kepemilikan pribadi yang tidak dapat diganggu gugat untuk keperluan nafkah 

keluarga (Hakim, 2016). Keadilan dalam sistem ini bekerja melalui mekanisme 

keseimbangan atau resiproksitas antara hak yang diterima dengan kewajiban yang harus 

ditunaikan secara hukum dan moral. 

 Namun, realitas sosiologis masa kini menunjukkan adanya pergeseran peran ekonomi 

yang sangat signifikan dan bersifat masif. Saat ini, banyak perempuan yang tidak hanya 

terlibat aktif dalam sektor publik tetapi juga bertransformasi menjadi penopang utama atau 

breadwinner dalam ekonomi rumah tangga. Fenomena di mana istri atau anak perempuan 

menanggung beban finansial keluarga yang setara atau bahkan melampaui laki-laki telah 

mengubah asumsi dasar yang melatarbelakangi pembagian dua banding satu pada masa 

lampau. Perubahan konteks sosiologis ini menuntut adanya ijtihad atau pemikiran hukum 

yang lebih responsif dan fleksibel agar semangat keadilan yang terkandung dalam Al-Qur'an 

tetap terjaga integritasnya. Ijtihad kontemporer dalam hal ini tidak bertujuan untuk mengubah 

atau menghapus teks suci yang bersifat tetap, melainkan memberikan ruang interpretasi 

pada aspek implementasi hukum agar lebih relevan dengan kondisi keluarga modern yang 

beban ekonominya sering kali dipikul secara kolektif. 

 Implikasi dari pengabaian terhadap realitas baru ini dapat menyebabkan terjadinya 

ketidakadilan yang nyata di lapangan. Jika seorang saudara laki-laki yang tidak menjalankan 

fungsi nafkah tetap mendapatkan porsi dua kali lipat dibandingkan saudara perempuannya 

yang justru membiayai kebutuhan orang tua atau keluarga, maka tujuan dasar syariat untuk 

menegakkan keadilan akan sulit tercapai. Oleh karena itu, fokus rekonstruksi ini diarahkan 

pada pencapaian Maqashid Syariah atau tujuan luhur hukum Islam, yaitu menjamin 

kesejahteraan (al-falah) dan mencegah segala bentuk kezaliman (al-zulm) (Sutisna et al., 

2021). Pendekatan proporsionalitas menjadi kunci utama dalam menjembatani antara 

aturan teks dan tuntutan realitas. Pendekatan ini melihat sejauh mana distribusi harta 

mampu mendukung kelangsungan hidup dan martabat setiap ahli waris, baik laki-laki 

maupun perempuan, sesuai dengan kontribusi nyata dan kondisi ekonomi mereka yang 

aktual pada saat pembagian waris dilakukan. 

 Penting untuk ditegaskan bahwa dalam praktik kewarisan, proses pembagian pada 

tahap pertama harus tetap merujuk dan mengikuti ketentuan teks qoth'i sebagaimana yang 

telah digariskan dalam hukum faraid. Penetapan porsi awal berdasarkan nas ini merupakan 

bentuk kepatuhan terhadap otoritas hukum Tuhan sekaligus menjadi standar kepastian 

hukum yang bersifat normatif. Setelah penetapan porsi berdasarkan hukum faraid dilakukan 

secara transparan, barulah dibuka ruang bagi mekanisme takharuj atau musyawarah 

keluarga. Sebagai solusi praktis dalam sistem hukum di Indonesia, mekanisme takharuj 

menawarkan jalan keluar yang sangat elegan, legal, dan etis. Melalui takharuj, para ahli 

waris diberikan otoritas untuk melakukan kesepakatan ulang mengenai pembagian harta 

setelah porsi masing-masing menurut hukum faraid ditentukan sebagai standar awal. 

 Mekanisme ini berfungsi sebagai instrumen penyeimbang yang memungkinkan 

keluarga untuk menyesuaikan distribusi harta berdasarkan asas kerelaan (an-taradin). Jika 

keluarga sepakat bahwa ahli waris perempuan perlu mendapatkan porsi yang lebih besar—



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

39 
 

bahkan setara dengan laki-laki—karena kontribusinya yang dominan atau karena adanya 

kebutuhan hidup yang mendesak, hal tersebut sepenuhnya diperbolehkan dalam koridor 

hukum Islam. Strategi ini memastikan bahwa keadilan substantif dapat tercapai tanpa harus 

melakukan konfrontasi terhadap kerangka hukum dasar yang sudah mapan dalam nash Al-

Qur’an. 

 Penerapan prinsip keadilan substantif ini sekaligus menegaskan bahwa kesetaraan 

gender dalam Islam adalah tentang perlindungan hak dan keseimbangan peran secara utuh, 

bukan sekadar perdebatan angka nominal yang dangkal. Keadilan sejati adalah 

menempatkan segala sesuatu pada proporsinya yang tepat. Jika dalam realitas keluarga 

modern beban tanggung jawab ekonomi sudah bergeser atau dipikul secara merata, maka 

distribusi sumber daya melalui instrumen warisan juga harus mempertimbangkan asas 

kemaslahatan dan kontribusi tersebut.  

 

Urgensi Penerapan Transparansi dan Digitalisasi Dokumen dalam Meminimalisir 

Sengketa Waris 

 Penyelesaian sengketa kewarisan di tengah masyarakat sering kali menemui jalan 

buntu bukan disebabkan oleh ketidaksepakatan terhadap substansi hukum Islam itu sendiri, 

melainkan karena kendala teknis yang berkaitan dengan ketidakterbukaan informasi serta 

ketidakjelasan aset yang ditinggalkan oleh pewaris. Akar konflik waris dalam banyak kasus 

sosiologis di Indonesia justru bermula dari minimnya transparansi dalam pengelolaan 

kekayaan keluarga sejak pewaris masih hidup hingga saat kematian tiba. Ketidakjelasan 

mengenai jumlah aset, lokasi fisik harta, hingga status hutang piutang pewaris menciptakan 

ruang kecurigaan dan rasa saling tidak percaya di antara ahli waris yang seharusnya bersatu 

dalam suasana duka (Oemar Moechthar & Kn, 2019). Fenomena ini menunjukkan bahwa 

penguatan aspek administratif dan manajerial memiliki kedudukan yang setara dengan 

pemahaman teks hukum dalam upaya mencegah disintegrasi keluarga akibat pembagian 

harta. Tanpa transparansi, hukum waris yang paling adil sekalipun sulit untuk 

diimplementasikan karena objek yang akan dibagi tidak terdefinisikan dengan jelas secara 

faktual maupun legal. 

 Konflik waris sering kali dipicu oleh adanya asimetri informasi, di mana salah satu ahli 

waris memiliki akses data yang lebih besar dibandingkan ahli waris lainnya. Hal ini sering 

terjadi pada anak yang tinggal bersama orang tua di masa tua atau anggota keluarga yang 

mengelola bisnis keluarga. Ketidakterbukaan ini memunculkan prasangka bahwa ada aset 

yang disembunyikan atau dialihkan secara sepihak sebelum proses pembagian resmi 

dilakukan (Sarmadi, 2024). Oleh karena itu, penerapan prinsip transparansi menuntut 

adanya dokumentasi yang rapi dan komunikasi terbuka di dalam lingkungan keluarga 

sebagai langkah preventif yang bersifat mendasar. Dokumentasi yang dimaksud dalam 

konteks ini bukan hanya sekadar catatan informal di bawah tangan atau ingatan lisan yang 

rentan terhadap distorsi, melainkan pencatatan aset secara legal formal yang diakui oleh 

otoritas negara dan selaras dengan ketentuan agama. Keterbukaan ini mencakup 

inventarisasi seluruh harta bergerak maupun tidak bergerak, serta kewajiban-kewajiban 

finansial yang masih melekat pada pewaris. 

 Tanpa adanya inventarisasi harta yang jelas dan terperinci, proses pembagian waris 

akan cenderung bersifat spekulatif dan sangat rentan terhadap praktik manipulasi oleh pihak 

yang memiliki niat buruk. Dalam banyak kasus, ketiadaan sertifikat tanah yang valid atau 

bukti kepemilikan aset finansial menjadi celah terjadinya penggelapan hak ahli waris yang 

jauh atau lemah secara posisi tawar. Kondisi ini memperparah keretakan hubungan 

persaudaraan yang seharusnya dilandasi oleh nilai amanah. Oleh karena itu, keterbukaan 

informasi sejak dini mengenai hak dan kewajiban setiap anggota keluarga menjadi fondasi 

utama bagi terwujudnya keadilan substantif. Komunikasi yang dilakukan secara jujur dan 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

40 
 

transparan dapat mereduksi potensi kecemburuan sosial serta memastikan bahwa setiap 

ahli waris mendapatkan data yang akurat mengenai hak mereka tanpa ada yang 

disembunyikan. Transparansi bukan berarti menghilangkan privasi pewaris, melainkan 

memastikan bahwa transisi kepemilikan harta berlangsung tanpa menyisakan bara konflik 

bagi generasi penerus. 

 Dalam konteks kehidupan modern yang serba cepat dan kompleks, pemanfaatan 

teknologi menjadi kebutuhan yang sangat mendesak dalam pengelolaan administrasi 

kewarisan. Digitalisasi dokumen waris muncul sebagai instrumen modern yang sangat 

efektif untuk menjamin kepastian hukum serta mencegah praktik manipulasi data atau 

penggelapan hak ahli waris di kemudian hari. Transformasi dari sistem manual menuju 

sistem digital memungkinkan penyimpanan dokumen penting seperti sertifikat tanah, akta 

kelahiran, surat wasiat, hingga catatan hutang piutang ke dalam sistem komputasi awan 

yang terenkripsi (Atril & Yelliza, 2024). Digitalisasi ini memberikan perlindungan berlapis 

terhadap risiko hilangnya dokumen fisik akibat bencana alam, kebakaran, pencurian, atau 

kerusakan akibat usia dokumen itu sendiri. Selain itu, sistem digital mempermudah proses 

verifikasi data di lembaga peradilan apabila terjadi perselisihan yang memerlukan 

pembuktian otentik, karena setiap jejak perubahan dokumen dapat terlacak secara 

sistematis melalui catatan audit digital. Lebih jauh lagi, integrasi antara hukum waris Islam 

dengan sistem digitalisasi aset dapat mempercepat proses pembagian waris secara presisi 

sesuai dengan kaidah faraid yang terkadang rumit bagi masyarakat awam. 

 Teknologi dapat membantu dalam melakukan kalkulasi porsi waris secara otomatis 

berdasarkan data ahli waris yang sudah terverifikasi secara digital, sehingga meminimalisir 

faktor kesalahan manusia dalam perhitungan angka yang kompleks. Dalam hitungan faraid, 

terdapat konsep-konsep seperti asal masalah, aul, dan radd yang memerlukan ketelitian 

matematis tinggi. Dengan bantuan algoritma digital yang transparan, potensi kekeliruan 

hitung dapat dieliminasi. Selain memberikan kepastian nilai nominal, sistem transparan 

berbasis teknologi ini juga mendukung terciptanya akuntabilitas dalam pengelolaan harta 

waris yang masih berada dalam proses transisi atau belum dibagi secara fisik. Dengan 

adanya sistem yang dapat dipantau secara bersama oleh seluruh pihak terkait, potensi 

sengketa dapat ditekan serendah mungkin karena setiap langkah pembagian didasarkan 

pada data valid yang dapat dipertanggungjawabkan secara terbuka. 

 Digitalisasi juga berperan penting dalam mengatasi masalah aset yang terlupakan atau 

tidak teridentifikasi. Seringkali pewaris memiliki akun perbankan, investasi digital, atau 

kepemilikan saham yang tidak diketahui oleh ahli warisnya. Tanpa adanya sistem digitalisasi 

dokumen keuangan yang terpusat dan dapat diakses ahli waris setelah kematian, aset-aset 

tersebut berpotensi menjadi harta yang hilang atau dikuasai oleh institusi tanpa pemanfaatan 

bagi keluarga yang ditinggalkan. Melalui platform digitalisasi manajemen aset keluarga, 

pewaris dapat mengatur akses darurat bagi ahli waris untuk mengetahui keberadaan aset-

aset tersebut saat waktunya tiba. Hal ini merupakan bentuk perlindungan hak ekonomi 

keluarga yang sangat relevan dengan dinamika ekonomi digital saat ini. Transparansi 

melalui teknologi ini tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga memiliki dimensi 

perlindungan hak asasi manusia dalam lingkup mikro keluarga. 

 Implikasi sosiologis dari penerapan digitalisasi dan transparansi ini adalah menguatnya 

kepercayaan sosial di dalam keluarga. Ketika setiap data disajikan secara terbuka dan dapat 

diverifikasi, maka ruang untuk fitnah dan saling curiga akan tertutup dengan sendirinya. Hal 

ini sangat penting di Indonesia, di mana hubungan kekeluargaan sering kali sangat erat 

namun rapuh ketika berhadapan dengan masalah harta benda. Digitalisasi dokumen 

memberikan "jarak objektif" dalam pembagian harta, di mana data yang bicara 

menggantikan klaim-klaim subjektif yang sering kali diwarnai emosi. Kepastian hukum yang 

dihasilkan dari digitalisasi dokumen juga mengurangi beban kerja pengadilan agama, karena 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

41 
 

banyak sengketa dapat diselesaikan di tingkat kekeluargaan setelah para pihak melihat data 

yang tidak terbantahkan secara digital. Ini merupakan langkah efisiensi hukum yang luar 

biasa bagi sistem peradilan kita. 

 Penerapan transparansi dan digitalisasi ini pada hakikatnya bukan sekadar inovasi 

teknis yang bersifat duniawi atau sekuler, melainkan bentuk implementasi nyata dari nilai 

amanah dan kejujuran yang sangat ditekankan dalam ajaran Islam. Menjaga hak ahli waris 

melalui pencatatan yang rapi merupakan bagian dari ketaatan kepada Sang Pencipta untuk 

memastikan bahwa tidak ada satu pun individu yang terzalimi hak ekonominya. Dalam Al-

Qur'an surat Al-Baqarah ayat dua ratus delapan puluh dua, Allah memerintahkan pentingnya 

pencatatan dalam transaksi utang piutang, dan prinsip ini sangat relevan untuk ditarik ke 

dalam ranah kewarisan. Menuliskan aset dan mendokumentasikannya secara transparan 

adalah bentuk ketakwaan untuk menjaga keharmonisan umat dan mencegah permusuhan 

di antara saudara. Transformasi menuju sistem kewarisan yang transparan dan berbasis 

teknologi di masa depan akan menjadi benteng utama dalam menjaga keutuhan struktur 

keluarga Muslim di Indonesia yang terus berkembang mengikuti zaman. 

 Selain aspek keamanan dokumen, digitalisasi juga memfasilitasi keterbukaan dalam 

proses musyawarah atau takharuj. Ketika semua pihak melihat data aset yang sama secara 

transparan, maka negosiasi untuk mencapai keadilan substantif menjadi lebih mudah 

dilakukan. Misalnya, jika seorang ahli waris sudah mendapatkan manfaat ekonomi tertentu 

saat pewaris masih hidup yang tercatat secara digital, ahli waris lainnya dapat menggunakan 

data tersebut sebagai bahan pertimbangan untuk pembagian yang lebih proporsional dan 

adil. Tanpa transparansi data semacam itu, musyawarah sering kali berakhir pada 

kebuntuan karena perbedaan ingatan atau klaim yang saling tumpang tindih. Dengan 

demikian, teknologi digital menjadi katalisator bagi terciptanya perdamaian dan kerelaan 

antar ahli waris, yang merupakan puncak dari tujuan hukum waris Islam. 

 Transformasi digital dalam administrasi waris juga membantu dalam pengelolaan harta 

peninggalan yang bersifat produktif. Harta warisan tidak selalu berupa uang tunai atau tanah 

yang diam, tetapi bisa berupa bisnis, saham, atau aset intelektual yang memerlukan 

pengelolaan berkelanjutan. Digitalisasi dokumen memungkinkan ahli waris untuk memantau 

kinerja aset tersebut secara real-time selama proses pembagian belum selesai. Hal ini 

mencegah terjadinya penurunan nilai aset akibat kelalaian atau salah urus oleh salah satu 

pihak yang memegang kendali sementara. 

 

Integrasi Maqashid Syariah untuk Menjamin Keberlanjutan dan Harmonisasi Sistem 

Kewarisan Modern 

 Keberlanjutan sistem kewarisan Islam di era modern sangat bergantung pada 

kemampuannya untuk mengintegrasikan nilai-nilai normatif dengan tujuan-tujuan luhur 

syariat atau yang dikenal dengan istilah Maqashid Syariah. Maqashid Syariah berfungsi 

sebagai kompas filosofis yang memastikan bahwa setiap penerapan hukum tidak hanya 

berhenti pada formalitas legalistik, tetapi benar-benar mewujudkan esensi dari ajaran agama. 

Dalam konteks waris, terdapat dua pilar utama Maqashid yang harus dijaga secara 

seimbang, yaitu perlindungan terhadap harta benda (hifz al-mal) dan pemeliharaan terhadap 

keutuhan serta harmoni ikatan keluarga (hifz al-nasl). Harmonisasi antara kedua pilar ini 

menjadi kunci agar distribusi kekayaan setelah kematian tidak menjadi sumber perpecahan, 

melainkan menjadi fondasi bagi kesejahteraan generasi mendatang. 

 Perlindungan terhadap harta dalam perspektif Maqashid Syariah bermakna bahwa 

harta harus dikelola, dijaga, dan didistribusikan sedemikian rupa agar tidak terjadi 

pemusatan kekayaan pada segelintir orang saja, serta mencegah harta tersebut menjadi 

sia-sia atau hilang akibat sengketa yang berkepanjangan. Sistem waris Islam hadir untuk 

menjamin bahwa kekayaan pewaris tetap memberikan manfaat ekonomi bagi ahli waris yang 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

42 
 

berhak, sehingga mereka terhindar dari kemiskinan dan ketergantungan sosial. Namun, hifz 

al-mal tidak dapat berdiri sendiri tanpa hifz al-nasl, yakni perlindungan terhadap hubungan 

kekeluargaan. Hukum waris harus dipandang sebagai instrumen untuk mempererat tali 

silaturahmi. Jika pembagian waris dilakukan dengan mengabaikan rasa keadilan di antara 

ahli waris, maka substansi dari Maqashid Syariah telah tercederai meskipun secara formal 

angka-angka pembagian telah sesuai dengan teks suci. 

 Fleksibilitas hukum Islam dalam merespons isu-isu baru merupakan perwujudan dari 

sifat syariat yang relevan di setiap waktu dan tempat. Hal ini terlihat jelas dalam mekanisme 

ijtihad kontemporer yang memberikan perlindungan bagi kelompok-kelompok rentan atau 

anggota keluarga yang secara tradisional mungkin terabaikan dalam literatur fikih klasik. 

Sebagai contoh, penerapan konsep wasiat wajibah bagi anak angkat atau cucu yang orang 

tuanya telah meninggal terlebih dahulu menunjukkan bagaimana Maqashid Syariah bekerja 

untuk menutup celah ketidakadilan sosial. Melalui wasiat wajibah, hukum memberikan 

perlindungan ekonomi kepada mereka yang memiliki hubungan emosional dan 

ketergantungan hidup yang kuat dengan pewaris, meskipun secara posisi nasab mereka 

tidak mendapatkan bagian faraid secara langsung. Langkah ini merupakan bentuk 

harmonisasi yang cerdas untuk memastikan distribusi kekayaan tetap merata dan mencakup 

sisi kemanusiaan yang lebih luas. 

 Keberlanjutan sistem ini juga menuntut adanya keterbukaan terhadap penyesuaian 

konteks tanpa harus mengubah prinsip dasar yang bersifat tetap. Harmonisasi antara teks 

suci yang qoth'i (pasti) dengan konteks modern yang dinamis dapat dicapai melalui 

pendekatan Maqashid Syariah yang lebih mengedepankan substansi keadilan. Dalam 

masyarakat global yang semakin kompleks, hukum waris Islam harus mampu menjawab 

tantangan seperti kepemilikan aset lintas negara, bentuk-bentuk harta digital baru, hingga 

perubahan struktur keluarga yang semakin beragam. Dengan menempatkan keadilan 

sebagai tujuan akhir, para ulama dan praktisi hukum dapat merumuskan langkah-langkah 

implementasi yang mampu meredam potensi konflik tanpa mengorbankan identitas religius 

umat Muslim. 

 Sebagai simpulan, integrasi Maqashid Syariah dalam sistem kewarisan modern 

merupakan jalan tengah yang mampu menjembatani antara tradisi dan modernitas. 

Harmonisasi ini memungkinkan hukum waris Islam tetap berdiri tegak sebagai solusi yang 

relevan bagi problematika masyarakat kontemporer. Keadilan tidak hanya dimaknai sebagai 

pembagian angka, tetapi sebagai upaya untuk menjaga martabat manusia, menjamin 

keamanan finansial keluarga, dan yang terpenting, menjaga kedamaian sosial. Ketika sistem 

waris mampu mewujudkan kemaslahatan yang nyata bagi seluruh ahli waris, maka 

kewibawaan syariat akan tetap terjaga di mata dunia. Keberhasilan dalam mensintesiskan 

nilai-nilai filosofis ini dengan praktik kehidupan sehari-hari adalah kunci utama agar warisan 

Islam tetap menjadi rahmat bagi semesta alam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

43 
 

6. Conclusion 

 Hukum kewarisan Islam di Indonesia bersifat elastis dan mengalami adaptasi sosiologis 

yang dinamis dengan hukum adat dan sistem nasional, menciptakan sinergi yang mencegah 

konflik dan menjaga harmoni sosial, sebagaimana tercermin dalam Kompilasi Hukum Islam 

(KHI). Keadilan dalam hukum waris Islam bersifat substantif dan proporsional, yang dalam 

realitas modern dapat diwujudkan melalui mekanisme takharuj untuk menyesuaikan 

pembagian dengan kontribusi dan kebutuhan aktual ahli waris, melampaui pemahaman 

angka matematis semata. Sengketa waris seringkali berakar pada masalah administratif, 

sehingga penerapan transparansi dan digitalisasi dokumen menjadi langkah krusial untuk 

meminimalisir konflik dengan memberikan kepastian data aset, menghilangkan asimetri 

informasi, dan mendorong musyawarah yang objektif. Keberlanjutan sistem kewarisan 

modern bergantung pada integrasi Maqashid Syariah, khususnya dalam menyeimbangkan 

perlindungan harta (hifz al-mal) dengan menjaga keutuhan keluarga (hifz al-nasl), yang 

memungkinkan fleksibilitas dan keadilan substantif melalui instrumen seperti wasiat wajibah 

tanpa mengubah prinsip dasar yang tetap. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

44 
 

References  

Abdullah, P. M. H., & Farid, D. (2023). Implementasi hukum waris dalam Islam: Studi 

komparatif praktik waris di negara-negara Muslim. El-Ahli, 4(2), 37–62. 

Atril, Z., & Yelliza, M. (2024). Peranan teknologi blockchain dalam transparansi dan 

keamanan pembagian waris dalam kasus sengketa keluarga. Indonesian Research 

Journal on Education, 4(4), 1538–1543. 

Bachtiar, M. (2013). Hukum waris Islam dipandang dari perspektif hukum berkeadilan gender. 

Jurnal Ilmu Hukum, 3(1). 

Badruddin, & Supriyadi, A. P. (2022). Dinamika hukum Islam Indonesia: Reaktualisasi norma 

Islam dalam menalarkan hukum positif merespon sosio-kultural era kontemporer. 

De Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah, 14(1), 38–57. 

Fadilah, S. (2018). Kesetaraan gender: Fenomena pergeseran peran ekonomi wanita dari 

tulang rusuk menjadi tulang punggung. Mitra Gender (Jurnal Gender dan Anak), 1(1), 

18–26. 

Gunawan, E. (2016). Eksistensi Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jurnal Ilmiah Al-

Syir’ah, 8(1). 

Gunawan, S., & Kamil, M. A. (2024). Analisis komparatif hukum Islam, hukum adat, dan 

hukum positif dalam pembagian harta warisan. Integrative Perspectives of Social 

and Science Journal, 2(1), 144–161. 

Hakim, M. L. (2016). Keadilan kewarisan Islam terhadap bagian waris 2:1 antara laki-laki 

dan perempuan perspektif filsafat hukum Islam. Jurnal Ilmu Hukum, 3(1). 

Imammusadin, M. (2024). Sepikul segendongan: Budaya hukum kewarisan adat Jawa 

masyarakat Kaligesing Kabupaten Purworejo Jawa Tengah. Dampeng: Journal of 

Art, Heritage and Culture, 1(1), 49–67. 

Iqbal, M., & Hamzah, N. L. (2024). Hukum kewarisan Islam berdasarkan sejarah, hukum, 

dan asas-asas kewarisan. Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 2(1), 18–27. 

Jalal, L. A. (2024). Rekonstruksi argumen keadilan berimbang hak laki-laki dan perempuan 

dalam waris Islam. Tasyri’: Journal of Islamic Law, 4(1), 111–148. 

Laleang, A. T., Misua, F., & Hayaty, N. (2023). Perkembangan pemikiran hukum Islam 

modern di Indonesia. Jurnal Ilmu Hukum Pengayoman, 1(2), 134–142. 

Lusiana, V. (2022). Hukum kewarisan di Indonesia: Studi komparatif antara Kompilasi 

Hukum Islam dan Kitab Undang-Undang Hukum Perdata. Jurnal Alwatzikhoebillah, 

8(2), 291–306. 

Manik, R. H., Dzaki, F. M., Azzahra, A., Yudistira, J. P., Wismanto, & Mayasari, F. (2024). 

Peran ijtihad dalam menjawab tantangan hukum Islam di era modern. Jurnal Kajian 

dan Penelitian Umum, 2(6), 118–126. 

Mubarok, M. F., & Rahman, M. T. (2021). Membandingkan konsep Islam keindonesiaan 

dengan Islam Nusantara dalam kerangka pluralisme. Jurnal Iman dan Spiritualitas, 

1(4), 412–422. 

Moechthar, O. (2019). Perkembangan hukum waris: Praktik penyelesaian sengketa 

kewarisan di Indonesia. Jakarta: Prenada Media. 

Rosman, E. (2016). Legislasi hukum Islam di Indonesia: Sejarah dan relevansi praktis 

pembaharuan hukum nasional. Al-Hurriyah: Jurnal Hukum Islam, 1(1), 27–44. 

Sarmadi, A. S. (2024). Sengketa waris dalam keluarga: Analisis pustaka tentang penyebab 

dan penyelesaiannya dalam perspektif hukum perdata. Indonesian Research 

Journal on Education, 4(1), 352–357. 

Siregar, F. A. (2019). Antara hukum Islam dan adat: Sistem baru pembagian harta warisan. 

Jurnal El-Qanuniy, 5(2), 166–180. 

Sutisna, N. H., Dewi, A. P., Nugraha, I., Katmas, E., Mutakin, A., Nurhadi, S., Arsyad, K., & 

Triyawan, A. (2021). Panorama maqāṣid syariah. Bandung: Media Sains Indonesia. 



 
 

Wido Zuwika, Radina Mumtaza Ulya, Herianto, Eka Ambar Wati, Badruz Zaman, dan Suhairi. (2024). Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam, 3(2),31-45. 

 

 

45 
 

Syarifuddin, A. (2015). Hukum kewarisan Islam. Jakarta: Prenada Media. 

Zuwika, W., Ulya, R. M., Herianto, Wati, E. A., Zaman, B., & Suhairi. (2024). Dinamika hukum 

kewarisan di era modern: Tantangan dan relevansi hukum waris Islam. Jurnal 

Penelitian Hukum Islam. 

 


