Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

ISSN (Online): 2985-8488

Received: 27 Oktober 2025
Accepted: 20 Desember 2025

*Corresponding author:
Navis Ahdan

( UIN Jurai Siwo Lampung )
E-mail: navisahdan@gmail.com

RESEARCH ARTICLE

KONVERGENSI EKONOMI ISLAM DALAM PERSPEKTIF
POLITIK KELEMBAGAAN DAN MAQASHID SYARIAH

Navis Ahdan'"

Abstract: This study analyzes the phenomenon of convergence in Islamic economics, a
process where its practices and institutions increasingly resemble the conventional economic
system. The analysis employs a qualitative-normative approach through a literature review of
theoretical and regulatory developments. The findings reveal that convergence manifests at
three levels: regulation, institutional structure, and operational practices, with the dominance of
debt-based instruments (murabahah) as concrete evidence. The discussion argues that this
phenomenon is a product of institutional politics, where power dynamics among the state, global
markets, and supra-national institutions create coercive pressures for Islamic institutions to
prioritize stability, efficiency, and profitability. The primary implication of this convergence is the
erosion of the substantive goals (Maqasid al-Shariah) of Islamic economics, where the
orientation toward distributive justice and holistic welfare (falah) is threatened by pragmatic
market logic. This research concludes that to mitigate the negative impacts of convergence,
fundamental reforms in the regulatory architecture and a strengthened role for Shariah
supervisory boards are necessary. This will enable Islamic economics to realize its substantive
differentiation as a just alternative system.

Keywords: Convergence, Islamic Economics, Institutional Politics, Maqasid al-Shariah,
Murabahah.

Abstrak: Penelitian ini menganalisis fenomena konvergensi dalam ekonomi Islam, yaitu proses
di mana praktik dan kelembagaannya semakin menyerupai sistem ekonomi konvensional.
Analisis dilakukan melalui pendekatan kualitatif-normatif dengan studi literatur terhadap
perkembangan teori dan regulasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konvergensi
termanifestasi dalam tiga level: regulasi, kelembagaan, dan praktik operasional, dengan
dominasi instrumen berbasis utang (murabahah) sebagai bukti nyata. Diskusi mengungkap
bahwa fenomena ini merupakan produk dari politik kelembagaan, di mana interaksi kekuasaan
antara negara, pasar global, dan lembaga supra-nasional menciptakan tekanan koersif bagi
lembaga syariah untuk mengutamakan stabilitas, efisiensi, dan profitabilitas. Implikasi utama
dari konvergensi ini adalah reduksi terhadap tujuan substantif (Maqasid Syariah) ekonomi
Islam, di mana orientasi keadilan distributif dan kesejahteraan menyeluruh (falah) terancam
tergeser oleh logika pragmatis pasar. Penelitian ini menyimpulkan bahwa untuk mengatasi
dampak negatif konvergensi, diperlukan reformasi mendasar pada arsitektur regulasi dan
penguatan peran pengawas syariah, agar ekonomi Islam dapat merealisasikan diferensiasi
substantifnya sebagai sistem alternatif yang berkeadilan.

Kata Kunci: Konvergensi, Ekonomi Islam, Politik Kelembagaan, Maqasid Syariah, Murabahah.

About Author
Navis Ahdan, UIN Jurai Siwo Lampung, Indonesia.

To cite this article: Navis Ahdan. (2025). Konvergensi Ekonomi Islam dalam Perspektif Politik
Kelembagaan dan Maqashid Syariah. Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

(cc) Copyright © 2023 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution

(CC-BY) 4.0 international license. (http:/creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

1. Introduction

Struktur ekonomi global sering menghadapi ketidakpastian dan krisis, yang
menunjukkan kelemahan pada sistem ekonomi konvensional. Kondisi ini mendorong upaya
global untuk mencapai stabilitas sistemik melalui standarisasi dan penguatan pengawasan.
Pengembangan ekonomi Islam sebagai sistem alternatif harus beradaptasi dengan
kerangka ekonomi global yang seragam ini (Putra et al., 2025) . Kebutuhan adaptasi ini
krusial untuk bertahan dan mencapai keseimbangan baru, sebagaimana ditekankan dalam
analisis Adaptasi Ekonomi. Di Indonesia, ekonomi Islam telah bertransformasi dari inisiatif
komunitas menjadi bagian integral dari kebijakan nasional. Integrasi ini didukung oleh
infrastruktur regulasi yang kuat, pembentukan lembaga seperti KNEKS, dan perluasan
industri keuangan syariah (Parembai, 2024). Evolusi pemikiran ekonomi Islam di Indonesia
menunjukkan pergeseran dari fokus fikih klasik menuju pendirian lembaga modern, dan kini
terintegrasi dengan teknologi digital (fase kontemporer). Institusi syariah, termasuk
perbankan dan asuransi, menjadi bukti kemapanan sistem ini dalam keuangan nasional.

Meskipun mencapai kemapanan institusional dan legitimasi formal, terdapat
kontradiksi yang menjadi inti masalah penelitian ini. Pada aspek substantif, praktik ekonomi
Islam menunjukkan kecenderungan konvergensi. Konvergensi berarti praktik dan
operasional ekonomi Islam terlihat semakin menyerupai prosedur dan prinsip dasar ekonomi
konvensional. Masalah utamanya adalah: Adaptasi yang dilakukan cenderung berfokus
pada sisi teknis dan kelembagaan, tetapi belum menyentuh perubahan nilai dan orientasi
ekonomi yang lebih mendasar (Ningsih et al., 2024). Fenomena konvergensi ini terlihat jelas
dalam konteks digital. Merujuk pada Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah dalam Era
Digital, instrumen modern seperti fintech dan dompet digital diadaptasi menjadi sebuah
produk (contohnya QRIS) (Irana et al., 2025). Walaupun adaptasi teknologi ini cepat, hal ini
menimbulkan perdebatan krusial. Perdebatan ini menyangkut apakah adaptasi tersebut
benar-benar mengarahkan sistem pada tujuan idealnya, yaitu penegakan keadilan distribusi
dan penghapusan riba (bunga), ataukah hanya berfungsi sebagai pemenuhan formalitas
untuk mengemas produk konvensional dengan istilah syar'i (sesuai hukum Islam).

Kecenderungan konvergensi ini diperkuat oleh implementasi pemikiran ekonomi
Islam. Tokoh seperti Muhammad Nejatullah Siddigi menganjurkan sistem bagi hasil
(mudharabah dan musyarakah) sebagai landasan perbankan syariah, dengan tujuan
menciptakan sistem yang berbeda dari kapitalis (Kotta et al., 2025). Namun, dalam praktik,
lembaga keuangan syariah lebih dominan menggunakan instrumen berbasis utang, seperti
murabahah (jual beli dengan penambahan margin keuntungan). Dominasi murabahah
mengindikasikan bahwa tuntutan kelembagaan untuk menjamin stabilitas dan perolehan
keuntungan (profitabilitas) seringkali menjadi pertimbangan utama, melebihi idealisme
normatif sistem bagi hasil murni. Secara umum, adaptasi yang terjadi saat ini bersifat teknis
atau sekadar di permukaan. Adaptasi ini bertujuan legalisasi instrumen baru agar memenuhi
prinsip-prinsip Maqasid Syariah (tujuan syariat Islam), khususnya hifz al-mal (pemeliharaan
harta), sehingga transaksi bebas dari unsur gharar (ketidakjelasan berlebihan) dan riba.
Namun, adaptasi ini belum mencapai inti dari perubahan paradigma ekonomi Islam, yaitu
pergeseran orientasi dari maksimalisasi keuntungan individu menuju pencapaian falah
(kesejahteraan yang menyeluruh) berdasarkan keadilan sosial.

Dimensi politik kelembagaan yang melibatkan pengaruh kekuatan, hubungan
kepentingan antara para aktor (pemangku kebijakan, pemerintah, dan pelaku industri),
adalah penentu utama konvergensi ini. Konvergensi ekonomi Islam adalah hasil langsung
dari dinamika ini, di mana sistem harus berinteraksi dan dibatasi oleh otoritas negara.
Berdasarkan kerangka analisis tersebut, artikel ini bertujuan menganalisis konvergensi
ekonomi Islam (Iswanto, 2014). Kami melihat konvergensi ini sebagai proses yang dibentuk

52



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

oleh hubungan kekuasaan, kerangka regulasi, dan kepentingan kelembagaan. Penulis
berargumen bahwa konvergensi ini adalah konsekuensi logis dari usaha kelembagaan
ekonomi Islam untuk mencapai pengakuan resmi, stabilitas operasional, dan integrasi yang
efektif dalam sistem ekonomi yang lebih besar. Penelitian ini akan mengevaluasi dampak
konvergensi terhadap tujuan dasar ekonomi Islam, seperti penegakan keadilan distributif
(distributive justice), penghapusan total riba, dan pencapaian falah bagi masyarakat. Fokus
pada dimensi politik kelembagaan diharapkan dapat menyajikan perspektif yang kritis dan
mendalam.

2. Literature Review

Ekonomi Islam dalam Proses Adaptasi Sistem Ekonomi

Ekonomi Islam dipahami sebagai sebuah sistem yang berkembang melalui interaksi
berkelanjutan dengan perubahan sosial, politik, dan ekonomi di lingkungannya. Sistem ini
pada dasarnya tidak berdiri sebagai kerangka normatif yang terpisah dari realitas
kontemporer. Sebaliknya, ia secara intrinsik terikat pada dinamika dan tantangan yang
ditimbulkan oleh lingkungan eksternal (Yulitasari et al., 2024). Sifat dinamis ini menegaskan
bahwa keberadaan dan relevansi Ekonomi Islam sangat bergantung pada kemampuannya
merespons evolusi struktural global yang didominasi oleh sistem konvensional. Kemampuan
merespons lingkungan ini menuntut adanya Adaptasi yang berkelanjutan. Sistem ekonomi
konvensional, yang berakar pada prinsip-prinsip bunga dan orientasi maksimisasi
keuntungan jangka pendek, telah membentuk standar operasional dan kerangka regulasi
internasional yang baku (Rohmah, 2018). Proses untuk mendapatkan ruang operasional
bagi sistem Ekonomi Islam menuntut penerjemahan nilai-nilai spiritual menjadi mekanisme
ekonomi yang dapat diukur dan diterima secara universal. Tanpa adaptasi yang strategis
dan mendalam, sistem ini berisiko terisolasi dan tidak mampu memberikan kontribusi nyata
dalam perekonomian riil. Adaptasi, sebagaimana ditekankan dalam literatur, bukan sekadar
penyesuaian di permukaan, melainkan upaya mendasar untuk mencapai titik keseimbangan
baru antara idealisme teoretis dan pragmatisme operasional.

Literatur akademik secara konsisten menunjukkan bahwa adaptasi merupakan
strategi fundamental agar ekonomi Islam dapat bertahan, tetap relevan, dan memperoleh
pengakuan resmi, atau legitimasi, dalam sistem ekonomi modern (Hadi, n.d.). Legitimasi ini
mencakup pengakuan hukum oleh otoritas negara, penerimaan pasar oleh pelaku bisnis dan
konsumen, serta validasi teoretis oleh komunitas akademis. Adaptasi berperan sebagai
kunci penting bagi integrasi yang efektif ke dalam kerangka keuangan dan pasar yang telah
mapan. Pengakuan ini memungkinkan lembaga keuangan syariah untuk beroperasi di
bawah payung hukum yang sama dengan lembaga konvensional, sekaligus menjamin
kepastian operasional. Proses adaptasi dilakukan melalui penyesuaian berbagai aspek
mendasar pada sistem (Ghozali, 2018). Penyesuaian pertama meliputi Instrumen
Keuangan. Ini adalah pengembangan produk-produk keuangan agar sesuai dengan prinsip
syariah dan pada saat yang sama memenuhi kebutuhan pasar modern. Contohnya adalah
pengembangan produk berbasis utang (murabahah) atau berbasis bagi hasil (mudharabah
dan musyarakah). Masing-masing instrumen ini harus diuji kesesuaiannya dengan prinsip-
prinsip syariah, memastikan tidak adanya unsur riba (bunga), gharar (ketidakjelasan yang
berlebihan), dan maysir (spekulasi atau judi). Kesesuaian produk ini tidak hanya
memerlukan fatwa dari Dewan Pengawas Syariah, tetapi juga penerimaan dalam praktik
akuntansi dan hukum perdata. Pengembangan instrumen ini merupakan perwujudan dari
upaya untuk menerjemahkan etika Islam ke dalam kontrak-kontrak yang mengikat secara
hukum.

Kedua, adaptasi juga terjadi pada Mekanisme Pasar. Ini mencakup penyesuaian
cara beroperasi di pasar global dan domestik, termasuk dalam penetapan harga dan alokasi

53



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

sumber daya. Pasar keuangan syariah dituntut untuk beroperasi dengan efisien,
menawarkan likuiditas yang memadai, dan mampu bersaing dalam hal kecepatan dan biaya
transaksi, setara dengan pasar konvensional. Adaptasi mekanisme ini terkait erat dengan
penggunaan teknologi modern, seperti digitalisasi transaksi dan adopsi financial technology
(fintech) (Suadi & others, 2018). Penyesuaian ini menuntut para praktisi menemukan solusi
syariah yang inovatif untuk tantangan-tantangan baru yang dibawa oleh Revolusi Industri
4.0. Langkah ini menjamin bahwa sistem syariah tidak tertinggal dalam kecepatan inovasi
global. Ketiga, adaptasi mencakup Kerangka Kebijakan. Ini adalah penyesuaian regulasi
kelembagaan agar sejalan dengan tuntutan otoritas moneter global, khususnya mengenai
stabilitas dan efisiensi operasional. Lembaga-lembaga syariah dituntut untuk memenuhi
standar permodalan, manajemen risiko, dan tata kelola perusahaan yang ketat, seringkali
merujuk pada kerangka Basle atau standar internasional lainnya. Penyesuaian kebijakan ini
memastikan bahwa lembaga syariah tidak menjadi sumber instabilitas sistemik dalam
perekonomian nasional (Annisa, 2024). Proses ini melibatkan dialog intensif antara praktisi,
akademisi, dan pemangku kebijakan untuk menjembatani tuntutan normatif dan persyaratan
regulasi internasional. Kepatuhan pada standar global ini adalah harga yang harus dibayar
demi integrasi penuh.

Meski adaptasi mutlak diperlukan untuk mencapai legitimasi dan stabilitas
operasional, literatur juga secara kritis menyoroti potensi risiko yang menyertainya. Adaptasi
yang berlebihan berpotensi mengarah pada penyeragaman sistem, yaitu sebuah proses
yang menghasilkan konvergensi (Irana et al., 2025). Konvergensi ini mengakibatkan
karakter khas dan fundamental ekonomi Islam menjadi kabur atau berkurang perbedaannya
dengan ekonomi konvensional. Penyeragaman sistem ini menjadi perhatian utama dalam
diskursus teoretis karena dapat menggerus misi etis dan moral yang menjadi dasar pendirian
Ekonomi Islam. Konvergensi substantif muncul ketika, meskipun nama produk dan legalitas
formalnya adalah syariah, fungsi ekonomi dan hasilnya di lapangan menyerupai praktik
konvensional (Astuti et al., 2025). Contoh paling umum dari konvergensi ini adalah dominasi
instrumen berbasis utang, seperti murabahah, dalam portofolio perbankan syariah. Secara
formal, murabahah adalah transaksi jual beli yang sah. Namun, dalam operasionalnya,
instrumen ini sering digunakan sebagai pengganti skema pinjaman berbunga, yang secara
fungsional mirip dengan pinjaman bank konvensional. Dominasi instrumen berbasis utang
ini menjauhkan praktik dari idealisme bagi hasil murni, yang seharusnya menjadi pembeda
utama sistem syariah. Hal ini menimbulkan pertanyaan fundamental mengenai komitmen
sistem terhadap perubahan paradigma.

Kondisi ini menempatkan adaptasi sebagai isu yang bersifat ambivalen, yaitu
memiliki dua sisi yang bertentangan. Ambivalensi ini menciptakan ketegangan yang konstan
dalam pengembangan Ekonomi Islam. Di satu sisi, adaptasi mutlak diperlukan untuk
memastikan daya tahan (survival) dan penerimaan kelembagaan di tengah sistem ekonomi
yang lebih besar. Tanpa kemampuan bersaing dan berintegrasi, sistem ini tidak akan
memiliki dampak signifikan pada kesejahteraan masyarakat. Namun, di sisi lain, adaptasi
berisiko tinggi mereduksi diferensiasi nilai (Arrahman, 2020). Reduksi ini mengancam inti
dari tujuan syariah, yang secara umum dikenal sebagai Maqasid Syariah. Dalam konteks
ekonomi, Magasid Syariah menjadi landasan utama yang diperluas untuk mencakup
penegakan keadilan distributif (distributive justice) dan penghapusan riba secara total.
Magqasid Syariah berfungsi sebagai filter etis fundamental. Ini memastikan bahwa setiap
adaptasi dan inovasi instrumen keuangan tidak hanya sah secara formal, tetapi juga adil
secara substansial.

Adaptasi harus selalu berada dalam koridor Maqgasid Syariah. Jika adaptasi hanya
menghasilkan formalitas hukum tanpa perubahan substantif pada alokasi risiko dan
distribusi kekayaan, maka tujuan utama Ekonomi Islam, yaitu pencapaian falah

54



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

(kesejahteraan yang menyeluruh dan abadi), terancam. Falah melampaui sekadar
pertumbuhan ekonomi atau keuntungan materi. Konsep ini mencakup keseimbangan
spiritual dan sosial yang menjadi jan;ji filosofis utama dari sistem Ekonomi Islam. Konsep
Falah menempatkan orientasi sistem pada kesejahteraan yang multidimensional dan
berkelanjutan. Titik fokus utama konflik dalam adaptasi Ekonomi Islam adalah isu Riba. Riba
adalah setiap tambahan atau keuntungan yang diperoleh tanpa adanya pertukaran yang adil
atau risiko yang seimbang. Riba merupakan titik pembeda paling tajam dari sistem
konvensional yang secara inheren bergantung pada bunga. Teori Ekonomi Islam modern
didirikan di atas prinsip penghapusan Riba secara menyeluruh. Namun, tekanan
kelembagaan untuk menjamin likuiditas dan stabilitas sering kali mendorong instrumen
berbasis utang yang meskipun secara formal syariah, secara fungsional menciptakan
kemiripan dengan bunga. Perjuangan untuk menghindari Riba secara substansial, bukan
hanya secara terminologi, adalah esensi dari tantangan adaptasi.

Proses adaptasi yang berkelanjutan ini memiliki akar historis dalam pemikiran para
pelopor Ekonomi Islam modern. Tokoh-tokoh seperti Muhammad Nejatullah Siddiqi,
Muhammad Umer Chapra, dan Monzer Kahf, menyadari bahwa sistem baru harus dibangun
di atas fondasi Islam, namun menggunakan instrumentasi yang relevan untuk abad ke-20
dan ke-21. Siddiqi, misalnya, mengkritik keras sistem bunga dan menekankan bahwa solusi
syariah tidak boleh hanya sekadar pengubahan istilah. Solusi syariah harus mewakili
pergeseran mendasar dari hubungan kreditur-debitur menjadi hubungan mitra atau pemilik-
pekerja. ldealisme ini, yang tertuang dalam konsep mudharabah dan musyarakah,
merupakan upaya tertinggi untuk mewujudkan keadilan distributif. Hal ini memastikan bahwa
risiko dan keuntungan dibagi secara merata. Meskipun demikian, realitas adaptasi
kelembagaan seringkali memprioritaskan likuiditas dan jaminan modal, yang secara tidak
terhindarkan mendorong kembali penggunaan instrumen berbasis utang, jauh dari idealisme
yang digagas oleh para pemikir. Perbedaan antara idealisme tokoh-tokoh ini dan praktik di
lapangan menunjukkan adanya kesenjangan antara teori normatif dan realitas
kelembagaan.

Dalam konteks akademik, studi tentang Ekonomi Islam terbagi menjadi dua mazhab
utama: Mazhab Normatif dan Mazhab Positif. Mazhab Normatif berfokus pada perumusan
prinsip-prinsip ideal berdasarkan Al-Quran dan Hadis, serta kerangka fikih klasik.
Pendekatan ini adalah landasan etika dan moral sistem. Sementara itu, Mazhab Positif
berorientasi pada pengembangan model ekonomi dan produk yang dapat
diimplementasikan dan diuji secara empiris di pasar. Ketegangan antara kedua mazhab ini
menjadi latar belakang bagi isu adaptasi. Ketika adaptasi dipandang terlalu jauh dari norma
ideal (Mazhab Normatif), sistem dituduh kehilangan identitas. Sebaliknya, ketika sistem
terlalu kaku pada norma ideal, ia dianggap tidak kompetitif dan sulit terintegrasi (Mazhab
Positif). Landasan teori ini menekankan pentingnya memahami dikotomi ini dalam menilai
arah perkembangan sistem. Fenomena konvergensi, yang merupakan hasil dari tekanan
adaptasi, harus dipahami melalui lensa politik kelembagaan. Institusi keuangan syariah
beroperasi dalam sebuah arena politik di mana legitimasi mereka dijamin oleh otoritas
negara. Otoritas negara ini, dalam rangka menjaga stabilitas sistemik secara makro,
seringkali menetapkan aturan yang seragam.

Aturan seragam ini berpotensi meniadakan diferensiasi unik sistem syariah.
Misalnya, ketentuan permodalan minimum atau persyaratan likuiditas yang ketat, meskipun
bertujuan baik untuk stabilitas, dapat secara tidak langsung menghambat inovasi instrumen
bagi hasil yang cenderung memiliki risiko lebih tinggi namun berpotensi lebih adil. Politik
kelembagaan ini menjadi faktor eksternal yang kuat dalam menentukan batasan adaptasi.
Dengan demikian, Ekonomi Islam berada dalam proses adaptasi yang menuntut kehati-
hatian. Proses ini terus-menerus menyeimbangkan antara tuntutan fungsional kelembagaan

55



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

dan pemeliharaan idealisme normatif. Tantangan ke depan bagi para akademisi adalah
merumuskan strategi adaptasi yang tidak hanya memperkuat legitimasi dan stabilitas
sistem, tetapi juga mempertahankan, bahkan mempertegas, diferensiasi nilai yang
substansial dari ekonomi konvensional.

Kelembagaan, Regulasi, dan Arah Perkembangan Ekonomi Islam

Ekonomi Islam harus dipahami sebagai sebuah sistem yang tertanam
(embedded) dalam kerangka kelembagaan dan regulasi yang lebih luas. Berbeda
dengan pandangan yang menempatkannya sebagai kerangka normatif yang
otonom, literatur kelembagaan modern menegaskan bahwa pengembangan sistem
ini terikat erat pada interaksi berkelanjutan dengan perubahan sosial, politik, dan
ekonomi di lingkungannya. Keberadaan dan relevansi Ekonomi Islam sangat
bergantung pada kemampuannya merespons evolusi struktural global yang
dikendalikan oleh sistem konvensional. Kemampuan merespons lingkungan ini,
terutama dari sisi regulasi, menuntut adanya Adaptasi kelembagaan yang
berkelanjutan.

Sistem ekonomi konvensional, yang berakar pada prinsip bunga dan
orientasi maksimisasi keuntungan jangka pendek, telah membentuk standar
operasional dan kerangka regulasi internasional yang baku. Proses untuk
mendapatkan ruang operasional bagi sistem Ekonomi Islam menuntut
penerjemahan nilai-nilai spiritual menjadi mekanisme ekonomi yang dapat diukur
dan diterima secara universal (Mansur, 2009). Tanpa adaptasi yang strategis dan
mendalam terhadap kerangka kelembagaan yang berlaku, sistem ini berisiko
terisolasi dan tidak mampu memberikan kontribusi nyata dalam perekonomian riil.
Adaptasi, sebagaimana ditekankan dalam literatur, bukan sekadar penyesuaian di
permukaan, melainkan upaya mendasar untuk mencapai titik keseimbangan baru
antara idealisme teoretis dan pragmatisme operasional kelembagaan.

Proses adaptasi dilakukan melalui penyesuaian berbagai aspek mendasar
pada sistem kelembagaan. Penyesuaian pertama meliputi Instrumen Keuangan. Ini
adalah pengembangan produk-produk keuangan agar sesuai dengan prinsip
syariah dan pada saat yang sama memenuhi kebutuhan pasar modern. Contohnya
adalah pengembangan produk berbasis utang (murabahah) atau berbasis bagi hasil
(mudharabah dan musyarakah). Masing-masing instrumen ini harus diuji
kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip syariah, memastikan tidak adanya unsur riba
(bunga), gharar (ketidakjelasan yang berlebihan), dan maysir (spekulasi atau judi).
Pengembangan instrumen ini merupakan perwujudan dari upaya untuk
menerjemahkan etika Islam ke dalam kontrak-kontrak yang mengikat secara
hukum.

Kedua, adaptasi juga terjadi pada Mekanisme Pasar. Ini mencakup
penyesuaian cara beroperasi di pasar global dan domestik, termasuk dalam
penetapan harga dan alokasi sumber daya. Pasar keuangan syariah dituntut untuk
beroperasi dengan efisien, menawarkan likuiditas yang memadai, dan mampu
bersaing dalam hal kecepatan dan biaya transaksi, setara dengan pasar
konvensional (Mukaromah & Rizal, 2021). Adaptasi mekanisme ini terkait erat
dengan penggunaan teknologi modern, seperti digitalisasi transaksi dan adopsi
financial technology (fintech). Penyesuaian ini menuntut para praktisi menemukan

56



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

solusi syariah yang inovatif untuk tantangan-tantangan baru yang dibawa oleh
Revolusi Industri 4.0.

Ketiga, adaptasi mencakup Kerangka Kebijakan dan Regulasi. Literatur
kelembagaan menegaskan bahwa sistem ekonomi dibentuk oleh aturan formal,
kebijakan publik, dan aktor yang memiliki kepentingan. Dalam konteks ekonomi
Islam, negara dan otoritas regulasi memainkan peran sentral dalam menentukan
bentuk dan arah pengembangannya. Ini adalah penyesuaian regulasi kelembagaan
agar sejalan dengan tuntutan otoritas moneter global, khususnya mengenai
stabilitas dan efisiensi operasional. Lembaga-lembaga syariah dituntut untuk
memenuhi standar permodalan, manajemen risiko, dan tata kelola perusahaan yang
ketat, seringkali merujuk pada kerangka Basle atau standar internasional lainnya.

Integrasi ekonomi Islam ke dalam sistem hukum dan keuangan nasional
membuatnya tunduk pada logika stabilitas sistem dan manajemen risiko yang telah
ditetapkan oleh regulator. Kepatuhan ini meniscayakan adanya adopsi atas
kerangka kerja yang telah ada. Tekanan dari standar global, pasar keuangan, dan
tuntutan profesionalisme mendorong lembaga ekonomi Islam mengadopsi struktur
dan praktik yang serupa dengan sistem konvensional (Rudin & Filtra, 2025).
Implementasi standar seperti Basel lll, misalnya, harus disesuaikan dengan
kerangka syariah, sebuah proses yang sering menghasilkan kompromi fungsional.
Ini adalah bukti nyata bahwa arah perkembangan Ekonomi Islam dibentuk oleh
kebutuhan kelembagaan untuk bertahan dan diterima di tengah sistem yang lebih
besar (Araffi et al., 2024). Akibatnya, ekonomi Islam berkembang sebagai bagian
dari sistem ekonomi dominan, bukan sebagai sistem alternatif yang sepenuhnya
otonom.

Meski adaptasi mutlak diperlukan untuk mencapai legitimasi dan stabilitas
operasional, literatur juga secara kritis menyoroti potensi risiko yang menyertainya.
Adaptasi yang berlebihan berpotensi mengarah pada penyeragaman sistem, yaitu
sebuah proses yang menghasilkan konvergensi. Konvergensi ini mengakibatkan
karakter khas dan fundamental ekonomi Islam menjadi kabur atau berkurang
perbedaannya dengan ekonomi konvensional. Penyeragaman sistem ini menjadi
perhatian utama dalam diskursus teoretis karena dapat menggerus misi etis dan
moral yang menjadi dasar pendirian Ekonomi Islam. Konvergensi substantif muncul
ketika, meskipun nama produk dan legalitas formalnya adalah syariah, fungsi
ekonomi dan hasilnya di lapangan menyerupai praktik konvensional. Contoh paling
umum dari konvergensi ini adalah dominasi instrumen berbasis utang, seperti
murabahah, dalam portofolio perbankan syariah (Irawan & SH, 2016). Dominasi
instrumen berbasis utang ini menjauhkan praktik dari idealisme bagi hasil murni,
yang seharusnya menjadi pembeda utama sistem syariah. Hal ini menimbulkan
pertanyaan fundamental mengenai komitmen sistem kelembagaan terhadap
perubahan paradigma.

Kondisi ini menempatkan adaptasi sebagai isu yang bersifat ambivalen,
yaitu memiliki dua sisi yang bertentangan. Ambivalensi ini menciptakan ketegangan
yang konstan dalam pengembangan Ekonomi Islam. Di satu sisi, adaptasi mutlak
diperlukan untuk memastikan daya tahan (survival) dan penerimaan kelembagaan
di tengah sistem ekonomi yang lebih besar. Namun, di sisi lain, adaptasi berisiko

57



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

tinggi mereduksi diferensiasi nilai. Reduksi ini mengancam inti dari tujuan filosofis
yang mendasari sistem Ekonomi Islam.

Titik fokus utama konflik dalam adaptasi Ekonomi Islam adalah isu Riba.
Riba adalah setiap tambahan atau keuntungan yang diperoleh tanpa adanya
pertukaran yang adil atau risiko yang seimbang. Riba merupakan titik pembeda
paling tajam dari sistem konvensional yang secara inheren bergantung pada bunga.
Teori Ekonomi Islam modern didirikan di atas prinsip penghapusan Riba secara
menyeluruh. Namun, tekanan kelembagaan untuk menjamin likuiditas dan stabilitas
sering kali mendorong instrumen berbasis utang yang meskipun secara formal
syariah, secara fungsional menciptakan kemiripan dengan bunga. Perjuangan untuk
menghindari Riba secara substansial, bukan hanya secara terminologi, adalah
esensi dari tantangan adaptasi kelembagaan.

Dalam konteks akademik, studi tentang Ekonomi Islam terbagi menjadi dua
mazhab utama: Mazhab Normatif dan Mazhab Positif. Mazhab Normatif berfokus
pada perumusan prinsip-prinsip ideal berdasarkan Al-Qur'an dan Hadis, serta
kerangka fikih klasik. Sementara itu, Mazhab Positif berorientasi pada
pengembangan model ekonomi dan produk yang dapat diimplementasikan dan diuji
secara empiris di pasar. Ketegangan antara kedua mazhab ini menjadi latar
belakang bagi isu adaptasi. Landasan teori ini menekankan pentingnya memahami
dikotomi ini dalam menilai arah perkembangan sistem.

Otoritas regulasi menciptakan lingkungan institusional di mana lembaga
keuangan syariah harus beroperasi, mulai dari perizinan, pengawasan, hingga
penyelesaian sengketa. Dinamika kekuasaan dan kepentingan di antara para
pemangku kebijakan, pelaku industri, dan regulator menentukan seberapa jauh
sistem syariah dapat mempertahankan integritas normatifnya saat beradaptasi
untuk stabilitas dan integrasi. Adaptasi yang berhasil, dari sudut pandang teoretis,
adalah yang mampu mengintegrasikan tuntutan pasar dan regulasi tanpa
mengorbankan diferensiasi nilai fundamental Ekonomi Islam. Tuntutan normatif
agar sistem ini tetap relevan dan berbeda dari ekonomi konvensional menempatkan
konsep adaptasi ini sebagai jembatan yang sangat penting, yang menopang seluruh
arsitektur teoritis Ekonomi Islam.

Ekonomi Islam berada dalam proses adaptasi yang menuntut kehati-hatian
kelembagaan. Proses ini terus-menerus menyeimbangkan antara tuntutan
fungsional kelembagaan dan pemeliharaan idealisme normatif. Tantangan ke depan
bagi para akademisi adalah merumuskan strategi adaptasi yang tidak hanya
memperkuat legitimasi dan stabilitas sistem, tetapi juga mempertahankan, bahkan
mempertegas, diferensiasi nilai yang substansial dari ekonomi konvensional.
Keberhasilan Ekonomi Islam pada akhirnya tidak diukur dari seberapa besar
kesamaannya dengan sistem lain, tetapi dari seberapa efektif ia mewujudkan
prinsip-prinsip keadilan dan etika Islam dalam realitas ekonomi yang kompleks.
Seluruh uraian ini merupakan kerangka teoretis yang akan digunakan sebagai
landasan pembanding dalam penelitian.

58



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

Konsep Magasid Syariah

Magqasid Syariah merupakan sebuah konsep yang berfungsi sebagai pilar filosofis
dan panduan metodologis dalam kerangka hukum Islam, dikenal dalam kajian hukum Islam
sebagai ushul figh. Secara mendasar, istilah ini merujuk pada tujuan-tujuan substansial,
sasaran-sasaran tertinggi, dan maksud mendalam di balik setiap penetapan hukum Syariah.
Konsep ini mengajarkan bahwa hukum Islam tidak sekadar kumpulan aturan formal yang
terpisah dari realitas, melainkan sebuah sistem yang dirancang untuk mencapai
kesejahteraan komprehensif, atau maslahah, bagi umat manusia di dunia dan akhirat.
Dengan demikian, memahami Magasid Syariah adalah kunci utama bagi setiap ahli hukum
(mujtahid) untuk dapat menggali kearifan dan niat sejati di balik perintah dan larangan
agama. Dalam konteks metodologi hukum, Magasid Syariah memiliki peran krusial sebagai
kompas utama dalam proses penalaran hukum progresif (ijtihad) (Ghulam, 2016). Ketika
seorang ahli hukum menghadapi masalah-masalah kontemporer yang belum diatur secara
eksplisit oleh teks-teks hukum primer (nushush), ia diwajibkan untuk merujuk pada tujuan-
tujuan umum syariat. Prinsip ini memastikan bahwa hasil ijtihad selalu selaras dengan
semangat keadilan dan kemaslahatan publik yang diamanatkan oleh agama. Fungsi
Magqasid Syariah ini menjadi semakin vital dalam menghadapi dinamika perubahan sosial,
perkembangan ekonomi, dan kemajuan teknologi yang menuntut adanya solusi hukum yang
relevan dan adaptif. Penerapan hukum Islam, oleh karena itu, tidak pernah boleh berhenti
pada pemenuhan formalitas teks semata, melainkan harus senantiasa diarahkan untuk
mencapai substansi keadilan yang menjadi tujuan akhir syariat.

Meskipun prinsip mengenai tujuan hukum telah hadir secara implisit sejak masa
Nabi Muhammad SAW dan para sahabat, perumusan dan pengelompokan konsep Maqgasid
Syariah secara sistematis baru terwujud melalui pemikiran ulama-ulama klasik yang brilian.
Peletak dasar awal yang berhasil memperkenalkan pengelompokan tujuan syariat dalam
kategori yang terstruktur adalah Imam Al-Ghazali (w. 1111 M) dalam karyanya yang
monumental, al-Mustasfa min lim al-Usul. Al-Ghazali merumuskan tujuan syariat ke dalam
lima kategori esensial yang wajib dipelihara dan tanpanya kehidupan manusia akan berada
dalam kesulitan besar. Kelima kategori inilah yang kemudian dikenal sebagai al-dharuriyyat
al-khamsah dan menjadi standar baku yang digunakan oleh ulama-ulama berikutnya hingga
era kontemporer. Setelah Al-Ghazali, terdapat kontribusi yang sama pentingnya dari Imam
Izzuddin ibn Abd al-Salam (w. 1262 M), terutama melalui karyanya Qawaid al-Ahkam fi
Masalih al-Anam. Izzuddin memfokuskan seluruh kajiannya pada prinsip maslahah, atau
kemaslahatan, sebagai inti dan roh dari hukum. Beliau menegaskan bahwa tujuan utama
penetapan hukum adalah untuk mendatangkan segala bentuk kemanfaatan dan pada saat
yang sama mencegah segala bentuk kemudaratan bagi umat manusia (Dr. Sutisna, 2021).
Pandangan Izzuddin ini sangat penting karena secara tegas menghubungkan tujuan hukum
Syariah secara langsung dengan kondisi sosial dan realitas kehidupan yang dialami oleh
masyarakat. Hukum, menurut 1zzuddin, harus didasarkan pada pertimbangan rasional yang
selaras dengan tujuan mendasar syariat itu sendiri.

Namun, ulama yang dianggap paling sistematis, komprehensif, dan paling
berpengaruh dalam mengembangkan teori Maqasid Syariah adalah Imam Al-Syatibi (w.
1388 M) melalui karyanya yang monumental, al-Muwafaqgat fi Usul al-Syari'ah. Al-Syatibi
tidak hanya melanjutkan pengelompokan tujuan hukum, tetapi juga menyusun hierarki yang
ketat dan, yang lebih penting lagi, beliau memastikan bahwa Maqasid Syariah dapat
dibuktikan secara induktif. Pembuktian induktif berarti tujuan-tujuan ini bukanlah hasil
pemikiran spekulatif semata, melainkan kesimpulan yang ditarik dari kajian mendalam
terhadap keseluruhan teks Syariah, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah, sehingga kredibilitasnya
tidak dapat diragukan (Nazaruddin & Kamilullah, 2020). Kontribusi paling besar Al-Syatibi
adalah penegasan bahwa hukum yang ditetapkan harus pasti dan jelas tujuannya, serta

59



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

tidak boleh bertentangan dengan tujuan fundamental syariat. Al-Syatibi secara efektif
menjadikan Maqasid Syariah sebagai filter etis dan rasional yang wajib digunakan untuk
mengevaluasi semua praktik hukum.

Untuk memastikan bahwa prioritas hukum dapat diterapkan dengan benar, para
ulama, yang sebagian besar mengikuti kerangka yang dikembangkan oleh Al-Syatibi,
membagi Maqasid Syariah menjadi tiga tingkatan utama. Hierarki ini sangat penting,
khususnya dalam hukum yang berkaitan dengan ekonomi dan sosial, karena ia membantu
menentukan mana yang harus diutamakan ketika terjadi konflik kepentingan atau
keterbatasan sumber daya. Tingkatan pertama dan yang paling penting adalah Al-
Dharuriyyat, yang merupakan tujuan primer atau esensial. Ini adalah lima tujuan
fundamental yang wajib dipelihara, dan tanpanya, stabilitas dan tatanan kehidupan manusia
akan runtuh. Kelima dharuriyyat tersebut mencakup: pertama, Hifz al-Din atau memelihara
agama, yang bertujuan menjamin kebebasan beragama, praktik ibadah yang benar, dan
melindungi identitas moral dan spiritual masyarakat (Harahap & ARISMAN, 2024). Dalam
konteks ekonomi, prinsip ini berarti bahwa setiap kegiatan bisnis dan transaksi harus tunduk
dan tidak boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar Syariah, seperti larangan mutlak
terhadap riba, judi (maysir), dan ketidakjelasan yang berlebihan (gharar).

Tujuan esensial yang kedua adalah Hifz al-Nafs, yaitu memelihara jiwa. Ini
mencakup perlindungan nyawa manusia dari segala bentuk ancaman, namun juga diperluas
untuk memastikan ketersediaan kebutuhan dasar yang mutlak diperlukan, seperti makanan,
air bersih, tempat tinggal, dan layanan kesehatan yang memadai. Dalam domain ekonomi,
Hifz al-Nafs diterjemahkan menjadi penetapan hak atas pekerjaan yang layak, penentuan
upah yang adil, dan pembentukan jaminan sosial yang kuat untuk menjamin
keberlangsungan hidup dan martabat setiap individu. Tujuan yang ketiga adalah Hifz al-Aq|,
yang berarti memelihara akal (Roslan & Zainuri, 2023). Syariat menetapkan hukum yang
melarang segala zat yang dapat merusak kemampuan berpikir, seperti minuman keras dan
narkotika. Dalam ekonomi modern, tujuan ini memiliki relevansi kuat dengan perlindungan
hak kekayaan intelektual, mempromosikan literasi dan edukasi keuangan yang memadai,
dan secara aktif memerangi segala bentuk penipuan yang dapat mengelabui akal sehat
masyarakat dalam bertransaksi.

Selanjutnya, tujuan esensial yang keempat adalah Hifz al-Nasl, yaitu memelihara
keturunan dan institusi keluarga. Tujuan ini melindungi lembaga perkawinan yang sah dan
menjaga kelangsungan keturunan sebagai unit fundamental masyarakat. Hukum
perkawinan, hak asuh, dan warisan masuk di bawah tujuan ini. Dalam ekonomi sosial,
prinsip ini dihubungkan dengan kebijakan yang mendukung stabilitas dan keberlanjutan
keluarga, seperti perlindungan aset keluarga dan mekanisme distribusi kekayaan yang adil
antar-generasi. Tujuan kelima, dan yang paling langsung bersentuhan dengan bidang studi
ini, adalah Hifz al-Mal, yaitu memelihara harta. Ini menuntut perlindungan hak milik individu
dan masyarakat secara umum, penetapan aturan kontrak dan transaksi yang adil, serta
pencegahan segala bentuk perampasan, perusakan, atau penyalahgunaan properti. Hifz al-
Mal adalah pilar sentral ekonomi Islam, yang mencakup larangan mencuri, penetapan aturan
kontrak yang mengikat, dan kewajiban zakat sebagai instrumen distribusi kekayaan.

Di bawah al-dharuriyyat terdapat tingkatan kedua, yaitu Al-Hajiyyat, yang disebut
tujuan sekunder atau kebutuhan. Tujuan ini hadir untuk menghilangkan kesulitan atau
kesempitan yang mungkin timbul jika tidak ada aturan tertentu, meskipun ketiadaannya tidak
akan menyebabkan keruntuhan total seperti halnya dharuriyyat. Memelihara hajiyyat sangat
diperlukan untuk mencapai kenyamanan dan kemudahan hidup (Islam, 2024). Dalam
ekonomi, ini mencakup berbagai bentuk pembiayaan yang memudahkan masyarakat,
seperti diskon, insentif, atau keringanan pajak, yang tujuannya adalah mempermudah
transaksi dan meminimalkan kesulitan hidup tanpa melanggar prinsip-prinsip esensial.

60



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

Tingkatan yang terakhir dan terendah adalah Al-Tahsiniyyat, yaitu tujuan tersier atau
penyempurnaan. Tujuan ini berkaitan dengan pencapaian keindahan, estetika, dan moralitas
tertinggi dalam kehidupan, yang sering kali selaras dengan etika dan kebiasaan baik (‘urf)
yang berlaku dalam masyarakat. Dalam praktik ekonomi, tahsiniyyat mencakup anjuran
untuk bersedekah, menghindari pemborosan (israf) yang tidak perlu, menjaga kebersihan
dan tata krama yang baik dalam bertransaksi, serta memastikan tata kelola perusahaan
yang menjunjung tinggi etika. Prioritas dalam penerapan hukum adalah mutlak: dharuriyyat
harus selalu didahulukan dari hajiyyat, dan hajiyyat didahulukan dari tahsiniyyat. Hierarki ini
adalah alat analisis yang kuat untuk mengevaluasi produk dan kebijakan dalam sistem
syariah.

Lebih jauh dalam kajian ushul figh, penting untuk membedakan antara Magasid
Syariah yang bersifat filosofis dengan dua konsep teknis penetapan hukum: illat dan hikmah.
Perbedaan antara ketiganya adalah kunci untuk memahami bagaimana tujuan hukum
diterjemahkan dari ide menjadi ketentuan hukum yang mengikat dan dapat diterapkan
secara praktis. lllat dapat didefinisikan sebagai sebab hukum atau karakteristik yang jelas
(zahir), terukur (mundhabit), dan memiliki hubungan yang logis dengan penetapan hukum.
Keberadaan illat adalah penentu langsung keberadaan hukum (Hambari & Ayuniyyah,
2022). Contoh klasik adalah illat dari larangan minuman keras adalah sifatnya yang
memabukkan (iskar). Sifat memabukkan ini adalah karakteristik objektif dan dapat diukur,
sehingga menjadi dasar yang sah untuk menetapkan hukum haram secara konsisten.
Penerapan illat memastikan hukum dapat diterapkan secara konsisten dan adil, terlepas dari
niat atau motif individu. Sebaliknya, Hikmah didefinisikan sebagai kearifan atau manfaat
substansial yang ingin dicapai oleh hukum. Hikmah dari larangan minuman keras adalah
untuk memelihara akal (Hifz al-Aql). Sifatnya yang merupakan tujuan substansial ini sering
kali bersifat subjektif, luas, dan sulit diukur secara pasti. Para ahli hukum sepakat bahwa
hukum tidak boleh didasarkan pada hikmah semata, karena hal itu akan membuat
penerapan hukum menjadi tidak konsisten. Magasid Syariah, pada dasarnya, adalah payung
filosofis yang mencakup hikmah. Oleh karena itu, untuk tujuan implementasi praktis dalam
hukum positif, para mujtahid harus mencari illat yang terukur yang mampu mewujudkan
hikmah dan Magasid yang lebih luas.

Dalam konteks hukum ekonomi, Maqgasid Syariah adalah pencapaian keadilan
distributif (Tahqiq al-'Adl) dan penghapusan riba, yang terkait erat dengan Hifz al-Mal. Untuk
mencapai Magasid ini, diperlukan illat berupa larangan penetapan bunga tetap di muka (riba
fadhl atau riba nasi’ah) yang tidak melibatkan pertukaran barang atau risiko yang seimbang.
Dengan kata lain, tujuan utama syariat adalah keadilan, dan untuk mewujudkan keadilan
tersebut, Syariah menetapkan larangan yang spesifik dan terukur, yaitu larangan riba, yang
menjadi illat hukum. Dengan demikian, Magasid Syariah tidak hanya menjadi kerangka
normatif belaka, tetapi juga alat metodologis yang mengikat seluruh praktik hukum dan
ekonomi Islam. Penerapan Maqasid Syariah yang melampaui lima dharuriyyat klasik juga
ditekankan oleh ulama kontemporer, yang menekankan pada dimensi sosial dan etis.
Mereka berpendapat bahwa keadilan (al-adl) adalah Maqgasid utama yang melingkupi semua
tujuan lainnya. Magasid ini menuntut sistem ekonomi diarahkan untuk mengurangi
kesenjangan kekayaan dan memastikan setiap individu mendapatkan imbalan yang adil.

3. Method

Metode penelitian yang digunakan dalam penulisan jurnal ini adalah studi pustaka
(library research) dengan menggunakan pendekatan kualitatif-normatif. Penelitian ini
bersifat deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis secara
mendalam konsep-konsep dan kerangka teori yang sudah ada dalam literatur hukum Islam,
khususnya mengenai Magasid Syariah. Sumber data utama yang digunakan adalah bahan

61



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

hukum primer (teks-teks klasik ushul figh dan fikih), sekunder (jurnal ilmiah, buku, dan karya
akademik ulama kontemporer), serta bahan hukum tersier yang relevan. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, sedangkan analisis data menggunakan
metode interpretasi logis dan komparatif terhadap konsep-konsep seperti dharuriyyat,
hajiyyat, tahsiniyyat, illat, dan hikmah, untuk kemudian dirumuskan menjadi kerangka
teoretis yang koheren dalam konteks pembahasan yang diajukan.

4. Result

Bentuk dan Pola Konvergensi Ekonomi Islam merupakan topik sentral dalam studi
literatur kontemporer dalam kajian hukum dan ekonomi Islam yang menunjukkan adanya
kecenderungan yang jelas dan signifikan dalam sistem keuangan syariah. Konvergensi,
dalam konteks ini, merujuk pada proses di mana lembaga, praktik, dan kerangka peraturan
dalam sistem keuangan syariah semakin menyerupai atau mendekati model dan fungsi yang
sudah diterapkan dalam sistem keuangan konvensional atau arus utama. Fenomena ini
bukan muncul secara tiba-tiba atau sebagai kebetulan semata, melainkan merupakan hasil
dari sebuah proses adaptasi sistemik yang kompleks, didorong oleh kebutuhan untuk
beroperasi dalam lingkungan ekonomi global yang terintegrasi dan kompetitif.
Kecenderungan konvergensi ini dapat diamati dan dianalisis melalui tiga aspek utama:
tingkat regulasi, tingkat kelembagaan, dan tingkat praktik operasional.

Pada tingkat regulasi, ekonomi Islam menunjukkan pola yang jelas dalam mengikuti
dan menyesuaikan diri dengan kerangka hukum dan kebijakan yang pada awalnya
dirancang secara eksklusif untuk sistem keuangan konvensional. Adaptasi regulasi ini
diperlukan untuk menjamin stabilitas sistem, melindungi kepentingan konsumen, dan
memfasilitasi integrasi lembaga keuangan syariah ke dalam pasar modal dan moneter global
(Zohri & Hilalludin, 2025). Misalnya, lembaga keuangan syariah di seluruh dunia diwajibkan
untuk mematuhi standar permodalan dan manajemen risiko yang dikeluarkan oleh badan
internasional seperti Basel Committee on Banking Supervision (BCBS). Meskipun standar
Basel ini dirancang dengan asumsi model perbankan berbasis utang dan bunga, bank-bank
syariah harus mencari cara untuk menafsirkan dan menerapkan aturan tersebut ke dalam
instrumen-instrumen yang mereka gunakan, seperti pembiayaan berbasis bagi hasil atau
jual beli. Proses penyesuaian ini sering kali menempatkan tekanan pada instrumen syariah
untuk diukur dan dinilai menggunakan metrik risiko konvensional, yang pada gilirannya dapat
membatasi penggunaan instrumen yang secara substansial lebih berisiko namun lebih
sesuai dengan tujuan syariat (Magasid Syariah), seperti musyarakah atau mudharabah.
Kerangka regulasi yang diadaptasi ini pada akhirnya membentuk suatu kerangka hukum
yang menekankan formalitas kepatuhan, di mana fokus utamanya adalah memastikan
bahwa setiap transaksi memiliki dokumen dan prosedur yang secara legal diakui, meskipun
substansi etisnya mungkin telah tereduksi. Kepatuhan formal ini menjadi prasyarat untuk
mendapatkan lisensi operasional dan kepercayaan dari regulator, sehingga menciptakan
pola konvergensi struktural yang mengikat.

Selanjutnya, pada tingkat kelembagaan, pola konvergensi juga terlihat jelas dalam
struktur organisasi dan tata kelola lembaga-lembaga ekonomi Islam, di mana mereka
menunjukkan kemiripan yang signifikan dengan institusi arus utama. Untuk dapat bersaing
secara efektif dan mengelola aset yang besar, bank syariah, perusahaan asuransi syariah
(takaful), dan lembaga keuangan non-bank lainnya mengadopsi struktur korporasi modern
(Ayun et al., 2025). Adopsi ini mencakup pembentukan dewan direksi, dewan komisaris, dan
berbagai unit manajemen risiko dan kepatuhan yang secara fungsional identik dengan
rekan-rekan mereka di lembaga konvensional. Meskipun terdapat perbedaan mendasar,
yaitu adanya Dewan Pengawas Syariah (DPS), struktur DPS itu sendiri sering kali
diintegrasikan ke dalam kerangka tata kelola konvensional. Peran DPS, yang seharusnya

62



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

menjadi garda terdepan untuk memastikan integritas Magasid Syariah, kadang kala
terbebani oleh kebutuhan operasional dan profitabilitas, sehingga keputusan-keputusan
yang diambil lebih cenderung bersifat 'minimalis' dalam kepatuhan syariah (sharia
compliance) daripada 'maksimalis’' dalam pencapaian tujuan sosial (sharia objectives).
Pembentukan struktur kelembagaan yang mirip ini menciptakan efisiensi administratif dan
memudahkan komunikasi dengan pasar global yang telah terbiasa dengan model tersebut.
Namun, kesamaan struktural ini juga berpotensi mengaburkan identitas unik lembaga
syariah, menjadikannya 'bank konvensional dengan jendela syariah' di mata publik, di mana
perbedaan yang ada hanya terletak pada label dan terminologi yang digunakan, bukan pada
esensi operasional dan filosofisnya.

Konvergensi yang paling mendalam dan sering menjadi bahan diskusi kritis adalah
pada tingkat praktik operasional. Analisis menunjukkan bahwa orientasi operasional
lembaga ekonomi Islam telah bergeser. Prioritas yang dulunya ditekankan pada tujuan
distribusi, keadilan sosial, dan pencapaian maslahah (kemaslahatan umum) kini menjadi
kurang dominan, digantikan oleh fokus yang lebih tajam pada efisiensi, stabilitas, dan
profitabilitas. Pergeseran ini tercermin paling jelas dalam dominasi instrumen berbasis
utang, seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan), dalam portofolio
pembiayaan bank syariah. Murabahah sangat dominan karena menawarkan kepastian
pendapatan, profil risiko yang terukur, dan kemudahan administrasi yang tinggi,
menjadikannya sangat efisien dan stabil dari perspektif bank. Sebaliknya, instrumen
berbasis bagi hasil seperti musyarakah (kemitraan) dan mudharabah (perkongsian modal),
yang secara filosofis paling sesuai dengan prinsip keadilan distributif syariat karena
membagi risiko dan keuntungan secara adil, justru kurang diminati.

Kurangnya minat terhadap musyarakah dan mudharabah ini disebabkan oleh
beberapa kendala praktis yang terkait erat dengan tuntutan efisiensi. Pembiayaan bagi hasil
memerlukan proses due diligence (uji tuntas) yang sangat intensif, pemantauan yang
berkelanjutan, dan tingkat kompleksitas manajemen yang tinggi, semua itu meningkatkan
biaya operasional dan mengurangi efisiensi dibandingkan dengan murabahah yang
sederhana. Dengan adanya tekanan pasar yang menuntut keuntungan yang setara atau
melebihi bank konvensional, serta regulasi yang mendorong pengukuran risiko secara
konvensional, lembaga syariah cenderung memilih jalur praktik yang paling aman dan paling
menguntungkan. Hasilnya adalah konvergensi praktik, di mana produk syariah yang paling
populer secara fungsional memberikan hasil ekonomi yang sangat mirip dengan produk
konvensional, meskipun secara formal struktur kontraknya telah disahkan oleh DPS.
Pergeseran ini menunjukkan bahwa tujuan intrinsik yang terkait dengan keadilan dan etika
distributif, yang merupakan inti dari Magasid Syariah, secara perlahan tergeser oleh tujuan
instrumental yang lebih pragmatis, yaitu profitabilitas.

Penting untuk dipahami bahwa konvergensi ini, sebagai sebuah fenomena,
bukanlah suatu kecelakaan, melainkan merupakan hasil yang dapat diprediksi dari proses
adaptasi sistemik yang dilakukan oleh ekonomi Islam. Adaptasi sistemik ini terjadi karena
beberapa faktor pendorong utama. Pertama, adalah kebutuhan mendasar untuk integrasi
pasar. Lembaga syariah tidak dapat beroperasi dalam isolasi; mereka harus berinteraksi
dengan bank sentral, pasar uang, dan lembaga keuangan internasional. Integrasi ini
menuntut bahasa regulasi dan metrik kinerja yang seragam. Kedua, tekanan kompetitif.
Bank syariah bersaing langsung dengan bank konvensional. Jika bank syariah menawarkan
produk yang lebih mahal atau memiliki proses yang lebih lambat (sebagai konsekuensi dari
kepatuhan syariah yang ketat), maka mereka akan kehilangan pangsa pasar. Tekanan ini
memaksa lembaga syariah untuk mengorbankan kedalaman filosofis demi daya saing harga
dan kecepatan layanan, yang merupakan ciri khas lembaga arus utama.

63



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

Ketiga, adalah faktor standarisasi. Untuk memfasilitasi transaksi antar-negara dan
mendapatkan pengakuan global, lembaga syariah perlu mengadopsi standar akuntansi dan
hukum yang universal. Badan-badan standarisasi seperti Accounting and Auditing
Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) dan Islamic Financial Services Board
(IFSB) telah berupaya menciptakan kerangka kerja yang khas syariah, namun
implementasinya di tingkat nasional sering kali harus diselaraskan dengan kerangka hukum
positif yang berlaku, yang pada dasarnya konvensional. Standarisasi ini, meskipun baik
untuk pertumbuhan, secara inheren mendorong keseragaman yang cenderung mengarah
pada konvergensi (Mohammed Sarea & Mohd Hanefah, 2013). Keempat, tuntutan
stakeholder. Nasabah, pemegang saham, dan investor yang memiliki ekspektasi
keuntungan tinggi cenderung menuntut praktik yang sudah teruji dan stabil, mirip dengan
apa yang mereka peroleh dari pasar konvensional. Mereka seringkali lebih mementingkan
kepastian pendapatan daripada pembagian risiko, yang merupakan elemen utama dari
pembiayaan berbasis bagi hasil.

Maka, konvergensi ekonomi Islam merupakan sebuah dinamika multidimensi yang
terjadi pada level kerangka kerja, organisasi, dan praktik, yang didorong oleh kebutuhan
mendesak untuk beradaptasi dan bertahan dalam sistem keuangan global yang didominasi
oleh mekanisme konvensional. Konvergensi regulasi menciptakan batasan formal,
konvergensi kelembagaan memfasilitasi efisiensi operasional, dan konvergensi praktik
mencerminkan pilihan pragmatis untuk mengutamakan profitabilitas dan stabilitas di atas
idealisme distribusi kekayaan dan keadilan sosial. Proses adaptasi sistemik ini menunjukkan
tantangan berkelanjutan bagi ekonomi Islam untuk menjaga identitas substantif dan
filosofisnya, yang berakar pada Magasid Syariah, di tengah lingkungan pasar yang sangat
terintegrasi dan berorientasi pada efisiensi. Analisis terhadap pola konvergensi ini menjadi
landasan penting untuk kajian lebih lanjut mengenai masa depan dan relevansi substantif
dari ekonomi Islam di era kontemporer.

5. Discussion

Konvergensi sebagai Produk Politik Kelembagaan

Pemahaman mendalam mengenai fenomena konvergensi yang terjadi dalam
praktik dan kerangka lembaga ekonomi Islam mengarahkan pada sebuah analisis bahwa
proses ini tidak hanya didorong oleh dinamika pasar murni, tetapi juga merupakan
konsekuensi tak terhindarkan dari struktur politik kelembagaan yang melingkupinya.
Konvergensi, dari perspektif ini, dilihat sebagai hasil dari interaksi dan relasi kekuasaan yang
kompleks antara tiga entitas utama: negara (melalui otoritas regulasi domestik), pasar global
(dengan norma dan standarnya yang dominan), dan institusi-institusi supra-nasional (badan
penetap standar internasional) (Nurhayadi et al., 2019). Pendekatan ini menegaskan bahwa
bentuk yang diambil oleh ekonomi Islam modern, yang cenderung menyerupai mitra
konvensionalnya, adalah produk yang terbentuk, atau bahkan dipaksakan, oleh kerangka
kelembagaan tersebut. Konvergensi dipandang sebagai konsekuensi langsung dari relasi
kekuasaan ini.

Negara, dengan instrumen kebijakan publik dan regulasinya, memegang peran
sentral dalam memaksakan konvergensi. Kebijakan ini berfungsi sebagai mekanisme
koersif, yaitu alat penekan yang memaksa, yang mengarahkan bentuk operasional dan
struktur internal lembaga ekonomi Islam agar sepenuhnya kompatibel dengan sistem
keuangan global yang sudah mapan dan dominan. Regulator perbankan di banyak negara,
yang mayoritas memiliki latar belakang dan orientasi model konvensional, secara inheren
cenderung menerapkan pendekatan pengawasan yang seragam, baik untuk bank
konvensional maupun syariah (Quddus, 2025). Tujuannya adalah untuk menjamin stabilitas
makroekonomi secara keseluruhan. Dalam upaya mencapai stabilitas ini, aturan-aturan

64



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

ketat mengenai permodalan, pengelolaan likuiditas, dan manajemen aset, yang diadopsi
dari standar internasional seperti Basel Committee on Banking Supervision (BCBS),
diberlakukan secara universal tanpa banyak modifikasi substantif untuk entitas syariah.
Penerapan regulasi yang seragam ini secara otomatis menciptakan batasan yang signifikan
terhadap ruang gerak inovasi dan diferensiasi filosofis yang seharusnya menjadi ciri khas
lembaga syariah.

Sebagai ilustrasi, tuntutan ketat terhadap rasio kecukupan modal dan likuiditas
sering kali memaksa bank syariah untuk mengalokasikan sebagian besar aset mereka pada
instrumen jangka pendek yang dianggap aman dan mudah dicairkan (highly liquid).
Ironisnya, di banyak pasar, instrumen yang memenuhi kriteria likuiditas tinggi tersebut
seringkali hanya tersedia dalam bentuk obligasi konvensional atau instrumen berbasis utang
lainnya yang secara formal dianggap memiliki risiko rendah. Keterbatasan pilihan instrumen
yang benar-benar sesuai syariah namun tetap likuid inilah yang kemudian mendorong
konvergensi pada praktik operasional. Lembaga syariah terpaksa mencari solusi struktural
yang memungkinkan mereka memenuhi kepatuhan regulasi (stabilitas) sambil
meminimalkan biaya operasional, yang pada akhirnya mengarah pada dominasi produk
berbasis utang seperti murabahah dibandingkan pembiayaan berbasis bagi hasil yang
secara filosofis lebih mendalam (Sultoni, 2021). Kebijakan publik negara, melalui
serangkaian aturan yang dibuat, secara efektif memprioritaskan keamanan sistemik (yang
diukur berdasarkan tolok ukur konvensional) di atas realisasi tujuan etis dan distributif
(seperti keadilan sosial) yang merupakan filosofi inti ekonomi Islam.

Mekanisme koersif yang diterapkan oleh negara ini bukan sekadar rekomendasi,
melainkan sebuah kewajiban hukum yang menentukan kelangsungan hidup lembaga
keuangan. Tanpa kepatuhan terhadap kerangka regulasi ini, sebuah bank syariah tidak akan
mendapatkan lisensi operasi atau kehilangan akses ke pasar modal dan dukungan bank
sentral, yang setara dengan hukuman mati secara komersial. Oleh karena itu, lembaga
syariah beradaptasi bukan karena keinginan murni untuk meniru, tetapi karena terpaksa oleh
kerangka peraturan yang membatasi pilihan mereka. Dampak dari mekanisme koersif ini
meluas hingga ke instrumen pasar uang antarbank syariah, yang harus dikembangkan
sedemikian rupa agar risiko yang ditimbulkan dapat diukur dan diterima oleh regulator,
sehingga instrumen ini pun cenderung menyerupai instrumen konvensional dalam hal fungsi
dan profil risiko.

Selain peran negara, aktor industri dan profesionalisme dalam sektor keuangan
Islam juga menjadi kekuatan pendorong utama dalam penyeragaman praktik.
Profesionalisme di sini merujuk pada kebutuhan mendasar bagi para praktisi, termasuk
manajer senior, akuntan, auditor, dan ahli hukum, untuk menguasai keahlian yang diakui
secara global, terutama dalam hal akuntansi, manajemen risiko, dan tata kelola korporasi.
Untuk memperoleh legitimasi, reputasi, dan keberlanjutan di pasar yang sangat kompetitif,
para profesional ini cenderung mengadopsi bahasa, alat, dan metodologi yang sudah
distandarisasi dan diterima oleh institusi keuangan arus utama (Fadila & Soumena, 2025).
Proses penyeragaman ini didorong oleh pencarian legitimasi dan keberlanjutan pasar.
Pengakuan global dan kepercayaan investor asing hanya dapat diperoleh jika lembaga
syariah berbicara dalam bahasa akuntansi dan manajemen risiko yang sama dengan
lembaga konvensional.

Contoh paling nyata adalah adopsi International Financial Reporting Standards
(IFRS) dalam pelaporan keuangan. Meskipun lembaga penetap standar syariah seperti
Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) telah
berusaha menciptakan kerangka kerja yang khas syariah, implementasinya di lapangan
tetap harus bersandar pada prinsip-prinsip pelaporan konvensional. Penyeragaman ini
memang memudahkan proses audit, meningkatkan transparansi bagi investor multinasional,

65



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

dan secara umum memberikan tingkat legitimasi pasar yang esensial. Namun, sisi
negatifnya, tuntutan untuk memenuhi standar profesional global ini menimbulkan tekanan
berat terhadap praktik-praktik yang secara fundamental berbeda dan lebih sesuai dengan
filosofi Maqasid Syariah.

Sebagai contoh, model pembiayaan risiko bersama, seperti musyarakah, yang
memerlukan penilaian aset non-tradisional, pengawasan proyek yang intensif, dan
mekanisme akuntansi yang kompleks, sering kali ditinggalkan. Hal ini terjadi karena praktik-
praktik tersebut dianggap terlalu rumit, tidak standar, dan sulit dipertanggungjawabkan
dalam kerangka pelaporan dan manajemen risiko yang berorientasi pada standar
konvensional yang mengutamakan kepastian hasil (Ajustina & Nisa, 2024). Penyeragaman
profesional ini, meskipun mendorong efisiensi internal dan pengakuan eksternal, secara
paradoks justru mengurangi kemampuan lembaga syariah untuk menawarkan diferensiasi
produk yang substansial. Dengan demikian, profesionalisme menjadi katalisator bagi
konvergensi, di mana identitas lembaga syariah tereduksi menjadi sekadar perbedaan
formal dalam kontrak, bukan perbedaan substantif dalam hasil ekonomi dan sosial.

Lembaga syariah terperangkap dalam dilema struktural. Mereka dihadapkan pada
pilihan sulit antara mempertahankan idealisme filosofis (melalui model bagi hasil yang
berisiko) atau mengamankan kelangsungan komersial (melalui model berbasis utang yang
aman dan efisien). Struktur kelembagaan, termasuk kerangka hukum yang berlaku, norma-
norma profesional yang diakui, dan ekspektasi pasar yang dominan, secara efektif
membatasi ruang diferensiasi bagi ekonomi Islam. Lembaga syariah harus berjuang untuk
bertahan dan berkembang dalam persaingan, dan untuk mencapai hal itu, mereka harus
memastikan efisiensi dan stabilitas. Efisiensi dan stabilitas ini, dalam sistem global saat ini,
didefinisikan oleh mekanisme dan praktik konvensional. Jika mereka menolak
berkonvergensi dan bersikeras mempertahankan model yang secara filosofis murni, mereka
berisiko menghadapi kegagalan komersial karena biaya operasional yang tinggi dan produk
yang kurang menarik di mata mayoritas nasabah yang terbiasa dengan kepastian. Lebih
jauh lagi, mereka berisiko dianggap tidak stabil atau tidak patuh oleh regulator dan pasar,
sehingga keberlangsungan usaha mereka terancam.

Oleh karena itu, konvergensi adalah refleksi dari perjuangan institusional yang
kompleks dalam ekonomi Islam. Perjuangan ini adalah upaya untuk menyeimbangkan
idealisme filosofis yang menekankan keadilan dan kemaslahatan dengan pragmatisme
pasar yang menuntut profitabilitas dan stabilitas. Titik keseimbangan ini akhirnya didikte oleh
relasi kekuasaan dan kerangka kelembagaan global yang dominan. Konvergensi, dalam
analisis ini, bukanlah sekadar pilihan strategis, tetapi merupakan hasil yang dipaksakan oleh
struktur kelembagaan yang secara inheren membatasi ruang untuk inovasi radikal dan
diferensiasi mendalam. Analisis ini menunjukkan bahwa untuk mendorong diferensiasi
substantif dalam ekonomi Islam, reformasi harus dimulai dari perubahan pada tingkat
regulasi dan politik kelembagaan, bukan hanya pada tingkat produk atau praktik individu.

Keseluruhan analisis ini menegaskan bahwa akar dari konvergensi terletak pada
dimensi politik kelembagaan. Upaya untuk mendorong diferensiasi substantif dalam
ekonomi Islam, yaitu kembali pada praktik yang benar-benar unik dan etis, tidak cukup hanya
dilakukan melalui perubahan pada tingkat produk atau praktik individu. Sebaliknya,
reformasi yang signifikan harus dimulai dari perubahan pada tingkat regulasi dan politik
kelembagaan yang lebih tinggi, menuntut regulator untuk menciptakan ruang yang lebih
besar bagi instrumen risiko bersama dan mengukur kinerja tidak hanya berdasarkan metrik
konvensional, tetapi juga berdasarkan dampak sosial dan etis. Ini adalah tugas yang berat,
karena melawan arus kekuasaan dan standarisasi global, tetapi merupakan prasyarat
mutlak jika ekonomi Islam ingin merealisasikan klaim filosofisnya sebagai alternatif yang
benar-benar berbeda dari sistem keuangan arus utama di era kontemporer. Realisasi

66



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

potensi ekonomi Islam sebagai sistem yang adil dan distributif sangat bergantung pada
keberhasilan mengatasi batasan kelembagaan politik yang saat ini justru mendorong
penyeragaman dan konvergensi.

Implikasi Konvergensi terhadap Tujuan Ekonomi Islam

Implikasi Konvergensi terhadap Tujuan Ekonomi Islam merupakan isu krusial yang
menuntut perhatian serius dari para praktisi, regulator, dan akademisi dalam pengembangan
sistem keuangan syariah kontemporer. Konvergensi, yang dapat didefinisikan sebagai suatu
proses di mana lembaga dan praktik syariah secara bertahap semakin menyerupai rekan-
rekan konvensionalnya, membawa konsekuensi yang mendalam dan berpotensi merusak
terhadap pencapaian tujuan mendasar dari ekonomi Islam itu sendiri, khususnya dalam
aspek keadilan sosial dan kesejahteraan umat. Pada dasarnya, ekonomi Islam didirikan di
atas landasan filosofis yang bertujuan untuk mewujudkan falah (kebahagiaan dan
keberhasilan yang komprehensif, baik di dunia maupun di akhirat) melalui penerapan
prinsip-prinsip keadilan distributif dan penghapusan praktik eksploitatif, terutama riba atau
bunga. Oleh karena itu, setiap pola perkembangan yang menjauhkan sistem ini dari cita-cita
luhurnya perlu dikaji secara kritis dan mendalam untuk memastikan relevansi substantifnya
di tengah dinamika pasar global.

Tujuan utama, yang dikenal sebagai Maqasid Syariah (tujuan hukum Islam), dalam
konteks ekonomi diinterpretasikan sebagai upaya maksimal untuk mencapai maslahah
(kemaslahatan umum), perlindungan harta, dan penegakan keadilan. Tujuan-tujuan luhur ini
berisiko tergerus secara fundamental oleh tekanan konvergensi. Analisis mendalam
menunjukkan bahwa orientasi dominan yang kini dianut oleh lembaga keuangan syariah,
yaitu pengejaran stabilitas dan efisiensi, cenderung menggeser perhatian dan sumber daya
finansial dari upaya transformasi sosial dan distribusi kekayaan yang seharusnya menjadi
mandat utama mereka (Algifari & Andrini, 2024). Stabilitas dalam kerangka ini diartikan
sebagai kemampuan sistem untuk bertahan dari guncangan ekonomi, yang diukur
menggunakan tolok ukur konvensional, seperti rasio kecukupan modal (Capital Adequacy
Ratio) atau rasio likuiditas yang sangat ketat. Sementara itu, efisiensi diukur dari
kemampuan menghasilkan laba dengan biaya operasional yang minimal, suatu metrik yang
sangat dipengaruhi oleh budaya dan model bisnis korporasi konvensional.

Prioritas yang berlebihan terhadap stabilitas dan efisiensi ini merupakan produk
langsung dari mekanisme politik kelembagaan yang telah membentuk kerangka operasional
lembaga syariah. Ketika lembaga-lembaga syariah harus bersaing di pasar yang sama
dengan bank-bank raksasa konvensional, dan diatur oleh otoritas yang mengutamakan
keamanan sistemik (keamanan seluruh sistem keuangan), maka mereka secara pragmatis
akan memilih jalan yang paling aman dan paling menguntungkan secara komersial. Jalan
yang dipilih ini hampir selalu mengarah pada adopsi instrumen dan proses yang telah teruji,
yaitu instrumen berbasis utang, seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan),
yang profil risikonya terukur dan memberikan kepastian pendapatan yang tinggi bagi bank.
Di sisi lain, instrumen bagi hasil, seperti musyarakah (kemitraan) dan mudharabah
(perkongsian modal), meskipun secara filosofis paling sesuai dengan prinsip Islam karena
membagi risiko dan keuntungan secara adil antara penyedia modal dan pengusaha, justru
ditinggalkan. Instrumen bagi hasil ini dinilai tidak efisien karena membutuhkan biaya
pemantauan yang sangat tinggi, kompleksitas manajemen risiko yang rumit, dan
menyulitkan pemenuhan standar regulasi risiko konvensional.

Implikasi pertama dan paling serius dari penggeseran orientasi ini adalah reduksi
peran Maqasid Syariah. Konvergensi menyebabkan Maqasid Syariah, yang seharusnya
menjadi peta jalan dan pedoman substantif dalam setiap kebijakan dan produk, tereduksi
menjadi sekadar justifikasi normatif atau legitimasi formalitas. Dalam situasi ini, Magasid

67



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

tidak lagi digunakan untuk memandu kebijakan dari tahap awal perancangan (sebagai
pedoman substantif), melainkan hanya digunakan untuk membenarkan produk yang sudah
dirancang agar stabil dan menguntungkan (sebagai justifikasi normatif) setelah produk
tersebut selesai dibuat. Dewan Pengawas Syariah (DPS) mungkin saja memberikan fatwa
bahwa sebuah transaksi murabahah adalah sah dan memenuhi syarat formal (sharia
compliance). Namun, jika secara kolektif, dominasi instrumen murabahah ini menghambat
transfer risiko ke sektor riil dan melanggengkan model pembiayaan utang yang menyerupai
bunga dalam hasil akhirnya, maka tujuan substantif syariah (keadilan distributif dan
partisipasi risiko) telah gagal dicapai. Dalam konteks ini, kepatuhan syariah menjadi
minimalis, hanya memenuhi persyaratan formal hukum, tanpa mencapai tujuan etis
maksimalis dari hukum itu sendiri. Reduksi ini menciptakan jurang antara idealisme (apa
yang seharusnya dicapai) dan realitas operasional (apa yang sebenarnya dilakukan).

Kedua, konvergensi secara langsung mengancam pencapaian keadilan sosial dan
kesejahteraan. Tujuan fundamental ekonomi Islam adalah memitigasi ketidakadilan dan
memastikan distribusi kekayaan yang lebih merata melalui penghapusan riba dan dorongan
untuk berbagi risiko dan keuntungan. Para pemikir utama ekonomi Islam modern, seperti
Muhammad Nejatullah Siddiqi, telah berulang kali menekankan perlunya mekanisme bagi
hasil untuk mendorong partisipasi risiko dan mewujudkan keadilan sosial. Ketika lembaga
syariah justru bergantung pada instrumen berbasis utang yang memberikan keuntungan
terjamin tanpa berbagi kerugian yang sesungguhnya, fungsi sosial mereka sebagai agen
transformasi sosial menjadi tumpul dan tidak efektif(Astuti et al., 2025) . Dana zakat, wakaf,
dan instrumen sosial lainnya seringkali hanya ditempatkan di pinggiran operasi (sebagai
divisi filantropi), sementara inti bisnis tetap berorientasi pada maksimalisasi keuntungan
finansial. Ketiadaan instrumen bagi hasil yang kuat dan berkelanjutan berarti lembaga
syariah tidak berpartisipasi secara aktif dalam pembangunan ekonomi riil yang transformatif
dan berbasis risiko bersama, melainkan hanya menjadi penyedia modal dengan jaminan,
yang secara fungsional serupa dengan praktik konvensional. Konsekuensinya, perbedaan
antara hasil ekonomi dari bank syariah dan bank konvensional menjadi tidak signifikan bagi
masyarakat luas, sehingga mengurangi nilai proposisi unik dari ekonomi Islam di mata
publik. Kegagalan dalam mempromosikan bagi hasil tidak hanya melanggar cita-cita
keadilan, tetapi juga membatasi potensi ekonomi Islam untuk mendorong kewirausahaan
dan investasi produktif yang lebih berisiko, yang sangat dibutuhkan untuk pertumbuhan yang
inklusif.

Ketiga, konvergensi menimbulkan tantangan identitas dan kepercayaan yang dapat
merusak keberlangsungan sistem dalam jangka panjang. Jika produk-produk keuangan
syariah secara fungsional, harga, dan prosesnya hampir tidak dapat dibedakan dari produk
konvensional, maka legitimasi moral dan etis yang menjadi daya tarik awalnya akan terkikis.
Masyarakat yang awalnya memilih sistem syariah karena menjanjikan sistem yang lebih adil
dan etis akan merasa kecewa ketika melihat bahwa hasil akhirnya sama saja, yaitu dominasi
praktik utang dan kurangnya perhatian terhadap isu-isu sosial yang substansial. Reduksi
identitas ini dapat menghambat pertumbuhan jangka panjang karena kehilangan basis moral
yang menjadi pembeda utama. Kepercayaan publik adalah aset terbesar sistem syariah,
dan ketika kepercayaan tersebut runtuh akibat konvergensi praktik, institusi-institusi syariah
berisiko kehilangan dukungan etis yang membedakannya dari institusi konvensional.
Identitas unik ini penting karena merupakan daya tarik utama bagi nasabah yang mencari
investasi yang sejalan dengan nilai-nilai agama mereka.

Kondisi konvergensi yang menghasilkan berbagai implikasi negatif ini membuka
ruang yang mendesak bagi komunitas akademik, praktisi, dan regulator untuk meninjau
ulang arah pengembangan ekonomi Islam secara fundamental. Tinjauan ulang ini harus
fokus pada bagaimana sistem syariah dapat menjadi adaptif terhadap tuntutan era digital

68



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

dan integrasi global, seperti yang terjadi dalam evolusi pemikiran ekonomi Islam
kontemporer, tanpa kehilangan orientasi nilai intinya. Adaptasi terhadap perubahan
lingkungan pasar dan teknologi memang penting, namun adaptasi yang dilakukan haruslah
bersifat selektif dan berprinsip. Institusi syariah tidak boleh sekadar meniru praktik terbaik
konvensional, tetapi harus berani menciptakan model bisnis dan kerangka regulasi yang
benar-benar berasal dari filosofi Islam, yang memprioritaskan bagi hasil dan keadilan sosial
di atas kepastian keuntungan.

Langkah fundamental yang harus ditempuh dalam tinjauan ulang ini adalah
mengembalikan Maqgasid Syariah sebagai pedoman substantif kebijakan di tingkat regulasi.
Hal ini menuntut regulator untuk berani merancang kerangka peraturan yang memberikan
insentif (dorongan) yang kuat dan terukur bagi bank syariah untuk menggunakan instrumen
bagi hasil, yaitu musyarakah dan mudharabah. Insentif ini dapat berupa perlakuan risiko
yang jauh lebih ringan untuk instrumen bagi hasil dibandingkan instrumen utang, suatu
pendekatan yang bertolak belakang dengan aturan Basel yang didominasi pandangan
konvensional. Dengan demikian, regulator perlu menginternalisasi dan mengakui bahwa
risiko yang dipikul bersama (shared risk) melalui bagi hasil adalah risiko yang dikehendaki
syariat untuk tujuan sosial yang lebih besar, dan oleh karena itu harus diperlakukan secara
berbeda dari risiko utang yang terakumulasi. Jika instrumen bagi hasil tetap dikenakan
standar risiko yang sama dengan utang, konvergensi akan terus berlanjut karena bank
secara rasional akan selalu memilih instrumen yang paling stabil secara regulasi, yaitu
utang.

Selain insentif regulasi, perlu dikembangkan metrik kinerja ganda yang mengikat.
Lembaga syariah harus dievaluasi tidak hanya berdasarkan profitabilitas (return on equity),
efisiensi biaya, dan stabilitas finansial, tetapi juga berdasarkan metrik dampak sosial (social
impact metrics) dan pencapaian Maqasid Syariah. Metrik ini harus mengukur seberapa
besar porsi pembiayaan yang disalurkan ke sektor riil (produksi barang dan jasa nyata yang
menciptakan lapangan kerja), seberapa efektif penyaluran dana sosial (zakat, wakaf,
sedekah) dalam mengurangi kemiskinan, dan seberapa jauh lembaga tersebut berkontribusi
pada pengurangan ketidaksetaraan. Tanpa adanya kewajiban pelaporan dan evaluasi yang
transparan atas metrik Magasid ini, orientasi laba akan terus mendominasi dan menggeser
prioritas, sementara tujuan keadilan dan kesejahteraan akan terabaikan di tengah hiruk
pikuk pasar.

Secara kelembagaan, upaya tinjauan ulang ini juga memerlukan penguatan peran
Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang masif. DPS tidak boleh hanya berfungsi sebagai
stempel pengesahan formal yang memastikan dokumen kontrak telah sesuai. Sebaliknya,
DPS harus memiliki otoritas yang lebih besar dalam membentuk strategi bisnis lembaga
sejak tahap perencanaan produk. Anggota DPS harus terdiri dari akademisi dan praktisi
yang tidak hanya memahami hukum Islam (figh) secara mendalam, tetapi juga memiliki
keahlian yang relevan di bidang ekonomi makro, manajemen risiko modern, dan teknologi
keuangan (fintech syariah), sehingga mampu memberikan panduan yang relevan dan
transformatif (Rafsanjani, 2021). Mereka harus berani menantang praktik yang, meskipun
formalnya sah, secara substantif merusak tujuan syariah. Dengan peran DPS yang lebih
proaktif, lembaga syariah dapat dipastikan untuk mengintegrasikan tujuan etis ke dalam
setiap lini bisnis, bukan hanya sebagai tambahan kosmetik.

Dengan mengembalikan Maqasid Syariah pada posisi sentral dan
mentransformasikannya dari justifikasi normatif menjadi panduan substantif kebijakan,
ekonomi Islam memiliki peluang nyata untuk merealisasikan klaim filosofisnya sebagai
alternatif yang benar-benar berbeda dan lebih adil daripada sistem keuangan arus utama di
era kontemporer. Tinjauan ulang ini adalah prasyarat mutlak untuk mengatasi batasan
kelembagaan politik yang saat ini justru mendorong penyeragaman dan konvergensi,

69



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

sehingga realisasi potensi ekonomi Islam sebagai sistem yang adil dan distributif dapat
tercapai secara berkelanjutan

6. Conclusion

Berdasarkan analisis, dapat disimpulkan bahwa ekonomi Islam tengah
mengalami proses penyeragaman atau konvergensi dengan sistem konvensional,
yang terutama terwujud dalam dominasi produk berbasis utang seperti murabahah
dibandingkan skema bagi hasil yang lebih ideal. Fenomena ini bukanlah pilihan
sukarela, melainkan akibat tekanan sistematis dari kerangka regulasi negara yang
mengedepankan stabilitas dan tuntutan pasar akan efisiensi serta profitabilitas,
sehingga memaksa lembaga syariah mengadopsi model operasional yang serupa
dengan lembaga konvensional demi kelangsungan usaha. Implikasinya, tujuan
substantif ekonomi Islam seperti keadilan distributif, penghapusan riba, dan
pencapaian kesejahteraan menyeluruh atau falah terancam tergerus, karena
orientasi sistem bergeser ke pencapaian keuntungan dan kepatuhan formal semata.
Oleh karena itu, diperlukan reformasi mendasar pada tingkat regulasi dan
kelembagaan, termasuk penguatan peran pengawas syariah dan penerapan metrik
kinerja yang mengintegrasikan dampak sosial, agar ekonomi Islam dapat kembali
pada jalur diferensiasi substantif dan mewujudkan janiji filosofisnya sebagai sistem
yang benar-benar alternatif.

70



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

References

A’yun, Q., Setiawan, S., & Prayogi, A. (2025). Konvergensi digital dan fikih muamalah:
Membangun ekosistem keuangan syariah berkelanjutan. Jurnal Ekonomi Bisnis,
Manajemen Dan Akuntansi (Jebma), 5(1), 100—108.

Ajustina, F., & Nisa, F. L. (2024). Eksplorasi Model Pembiayaan Perbankan Syariah Dengan
Akad Musyarakah Yang Berkelanjutan. Jurnal Rumpun Manajemen Dan Ekonomi, 1(3),
352-356.

Algifari, M. A., & Andrini, R. (2024). Magasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi Islam
(Analisis Komprehensif dan Implementasi). Journal of Sharia Economics Scholar
(JOSES), 2(3).

Annisa, L. N. (2024). Inovasi dalam Keuangan Syariah dan Dampaknya terhadap
Perdagangan Internasional: Sukuk di Pasar Global. Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 10(2),
2191-2197.

Araffi, M., Setyono, J., & others. (2024). Sejarah, Implementasi, dan Dampak Peraturan
Basel |, Basel Il, dan Basel Il di Indonesia. Jurnal Ilmu Ekonomi Dan Implementasi,
1(1), 1-12.

Arrahman, A. (2020). Kolonialisasi metodologi ekonomi Islam. ABHATS: Jurnal Islam Ulil
Albab, 1(1), 100-114.

Astuti, E. N., Hayati, M., & Putri, R. (2025). Analisis Konvergensi Pertumbuhan Ekonomi Di
Indonesia Tahun 2018-2023 Dalam Perspektif Ekonomi Islam. Jurnal Intelek Dan
Cendikiawan Nusantara, 2(2), 1044—1056.

Dr. Sutisna, M. A. (2021). Maqgashid Syariah Imam Al-Ghazali. Panorama Maqgashid Syariah,
26.

Fadila, N., & Soumena, F. Y. (2025). Sinergi pemerintah dan lembaga keuangan syariah
dalam peningkatan literasi ekonomi Islam. JEI: Jurnal Ekonomi Islam, 3(1), 56—86.

Ghozali, M. (2018). Analisis sistem lembaga keuangan syariah Dan lembaga keuangan
konvensional. IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 14(1), 19-21.

Ghulam, Z. (2016). Implementasi Magashid Syariah Dalam Koperasi Syariah. Iqtishoduna:
Jurnal Ekonomi Islam, 5(1), 90-112.

Hadi, K. (n.d.). Sistem Ekonomi Islam: Adaptasi Kultural Indonesia dalam Ekonomi Global.
Penerbit Adab.

Hambari, H., & Ayuniyyah, Q. (2022). Pemisahan Magashid Syariah dari llmu Ushul Figh
dan Pengaruhnya Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer. Mizan: Journal of
Islamic Law, 6(1), 11-18.

Harahap, S., & ARISMAN, A. (2024). Magashid Al-Syari’ah Berdasarkan Kemaslahatan
yang Dipelihara dalam Hukum Islam. HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam, 6(2), 92—106.

Irana, D., Almubarok, M. B., Riyanto, M., Ramadhan, R. O., Zarkasih, M. H., & Akun, M. H.
S. (2025). PENGEMBANGAN HUKUM EKONOMI SYARIAH DALAM ERA DIGITAL:
TANTANGAN DAN ADAPTASI. Jurnal Inovasi Hukum, 6(3).

Irawan, J. J., & SH, M. H. (2016). Surat Berharga: Suatu Tinjauan Yuridis dan Praktis.
Kencana.

Islam, M. R. I. (2024). Pembagian Maqashid al-Syari’ah berdasarkan pengaruhnya terhadap
umat manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat dan Tahsiniyat). CLJ: Celestial Law Journal, 2(1),
93-105.

Iswanto, B. (2014). Dimensi politik hukum dalam perkembangan ekonomi Islam di Indonesia.
ljtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 14(2), 271-284.

Kotta, M. I, Alrasyid, H., Parakassi, I., & Mansyur, F. (2025). Analisis Pemikiran Ekonom
Islam pada Masa Kontemporer:(Muhammad Nejatullah Siddigi, Umer Chapra, Syed
Nawab Haidar Naqvi). Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu llmu Alqur’an, 6(2), 14-24.

71



Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.

Mansur, A. (2009). Konsep Uang dalam Perspektif Ekonomi Islam dan Ekonomi
Konvensional. Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam, 12(1),
155-179.

Mohammed Sarea, A., & Mohd Hanefah, M. (2013). The need of accounting standards for
Islamic financial institutions: evidence from AAOIFI. Journal of Islamic Accounting and
Business Research, 4(1), 64—76.

Mukaromah, H., & Rizal, F. (2021). Relevansi Pemikiran Ekonomi Islam Abu Yusuf Dengan
Mekanisme Pasar Modern. Journal of Islamic Economics and Philanthropy (JIEP). E-
ISSN, 2655, 335X.

Nazaruddin, N., & Kamilullah, F. (2020). Maqashid As-Syariah Terhadap Hukum Islam
Menurut Imam As-Syatibi Dalam Al-Muwafaqat. Jurnal Asy-Syukriyyah, 21(1), 106—
123.

Ningsih, L. W., Astuti, R. P., Holisah, S. N., Amin, M. S., & Yunus, M. (2024). Perkembangan
sistem pembayaran di Indonesia: Kebijakan dan peran Bank Indonesia. Jurnal
Ekonomi Dan Bisnis Digital, 1(4), 697—-702.

Nurhayadi, Y., Heriansyah, D., Susanti, E., & Azzahra, S. A. (2019). Realita Dinamika Pasar:
Studi Intensif Distingsi Syariah Konvensional. Al-Urban, 3(2), 190-202.

Parembai, M. (2024). Masa Depan Ekonomi Islam di Indonesia: Analisis Peluang, Tantangan,
dan Strategi. Tijarah: Jurnal Ekonomi Syariah, 3(2).

Putra, R. H., Jaswir, |., Wira, A., & Novia, A. (2025). Epistemologi Ekonomi Islam: Perspektif
Sosiologi Dalam Menghadapi Krisis Ekonomi Global. ISTIKHLAF: Jurnal Ekonomi,
Perbankan Dan Manajemen Syariah, 7(1), 169-186.

Quddus, M. S. Q. (2025). Analisis Konvergensi Hukum Ekonomi Internasional: Tantangan
Hukum Bagi Indonesia Dalam Mengharmonisasikan Kepentingan Brics Dan Asean.
Equality: Journal of Law and Justice, 2(1), 62—88.

Rafsanjani, H. (2021). Peran Dewan Pengawas Syariah (DPS) Pada Lembaga Keuangan
Syariah. Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 6(1), 267-278.

Rohmah, N. S. (2018). Studi Komparasi Konsep Uang Dalam Ekonomi Konvensional Dan
Ekonomi Islam. ADILLA: Jurnal llmiah Ekonomi Syari’ah, 1(1), 78-95.

Roslan, M. M., & Zainuri, A. O. (2023). Teori hifz al-nafs dalam maqasid syariah: Analisis
pendalilan: The theory of hifz al-nafs in maqasid syariah: Argumentation analysis.
Journal of Muwafaqat, 6(1), 1-13.

Rudin, A. A,, & Filtra, E. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Syariah dalam Sistem Hukum untuk
Penguatan Stabilitas dan Pertumbuhan Ekonomi Islam. Journal of Economics,
Management, and Accounting, 1(1), 39—-47.

Suadi, A., & others. (2018). Peluang Dan Tantangan Lembaga Keuangan Syariah Dalam
Menghadapi Era Pasar Bebas/Opportunities and Challenges of Sharia Financial
Institutions in Dealing With Free Market. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 7(1), 1-22.

Sultoni, H. (2021). Manajemen Likuiditas Pada Bank Syariah. At Tujjar, 9(2), 78-93.

Yulitasari, L., Putri, M. E., & Madnasir, M. (2024). Paradigma ekonomi Islam dan
perkembangan ekonomi umat di Indonesia. Perbanas Journal of Islamic Economics
and Business, 4(1), 14-23.

Zohri, M. H., & Hilalludin, H. (2025). EKONOMI ISLAM MASA KINI: ANTARA REGULASI,
GAYAHIDUP, DAN TEKNOLOGI SOSIAL. TAKAFUL: Jurnal Ekonomi Dan Perbankan
Syariah, 1(1), 33-44.

72



