
Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.  
ISSN (Online): 2985-8488 

    

                                        Copyright © 2023 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 

(CC-BY) 4.0 international license. (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Received: 27 Oktober 2025   
Accepted: 20 Desember 2025 
 

 

*Corresponding author:  
Navis Ahdan 
( UIN Jurai Siwo Lampung )  
E-mail: navisahdan@gmail.com 

RESEARCH ARTICLE   

KONVERGENSI EKONOMI ISLAM DALAM PERSPEKTIF 

POLITIK KELEMBAGAAN DAN MAQASHID SYARIAH 

 

 
 
Navis Ahdan1* 
 
 
Abstract: This study analyzes the phenomenon of convergence in Islamic economics, a 
process where its practices and institutions increasingly resemble the conventional economic 
system. The analysis employs a qualitative-normative approach through a literature review of 
theoretical and regulatory developments. The findings reveal that convergence manifests at 
three levels: regulation, institutional structure, and operational practices, with the dominance of 
debt-based instruments (murabahah) as concrete evidence. The discussion argues that this 
phenomenon is a product of institutional politics, where power dynamics among the state, global 
markets, and supra-national institutions create coercive pressures for Islamic institutions to 
prioritize stability, efficiency, and profitability. The primary implication of this convergence is the 
erosion of the substantive goals (Maqasid al-Shariah) of Islamic economics, where the 
orientation toward distributive justice and holistic welfare (falah) is threatened by pragmatic 
market logic. This research concludes that to mitigate the negative impacts of convergence, 
fundamental reforms in the regulatory architecture and a strengthened role for Shariah 
supervisory boards are necessary. This will enable Islamic economics to realize its substantive 
differentiation as a just alternative system. 
 
Keywords: Convergence, Islamic Economics, Institutional Politics, Maqasid al-Shariah, 
Murabahah. 
 

Abstrak: Penelitian ini menganalisis fenomena konvergensi dalam ekonomi Islam, yaitu proses 

di mana praktik dan kelembagaannya semakin menyerupai sistem ekonomi konvensional. 

Analisis dilakukan melalui pendekatan kualitatif-normatif dengan studi literatur terhadap 

perkembangan teori dan regulasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konvergensi 

termanifestasi dalam tiga level: regulasi, kelembagaan, dan praktik operasional, dengan 

dominasi instrumen berbasis utang (murabahah) sebagai bukti nyata. Diskusi mengungkap 

bahwa fenomena ini merupakan produk dari politik kelembagaan, di mana interaksi kekuasaan 

antara negara, pasar global, dan lembaga supra-nasional menciptakan tekanan koersif bagi 

lembaga syariah untuk mengutamakan stabilitas, efisiensi, dan profitabilitas. Implikasi utama 

dari konvergensi ini adalah reduksi terhadap tujuan substantif (Maqasid Syariah) ekonomi 

Islam, di mana orientasi keadilan distributif dan kesejahteraan menyeluruh (falah) terancam 

tergeser oleh logika pragmatis pasar. Penelitian ini menyimpulkan bahwa untuk mengatasi 

dampak negatif konvergensi, diperlukan reformasi mendasar pada arsitektur regulasi dan 

penguatan peran pengawas syariah, agar ekonomi Islam dapat merealisasikan diferensiasi 

substantifnya sebagai sistem alternatif yang berkeadilan. 

 

Kata Kunci: Konvergensi, Ekonomi Islam, Politik Kelembagaan, Maqasid Syariah, Murabahah. 

 
  

About Author  
Navis Ahdan, UIN Jurai Siwo Lampung, Indonesia. 
 
To cite this article: Navis Ahdan. (2025). Konvergensi Ekonomi Islam dalam Perspektif Politik 
Kelembagaan dan Maqashid Syariah. Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72.  
 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

52 
 

 

1. Introduction 
Struktur ekonomi global sering menghadapi ketidakpastian dan krisis, yang 

menunjukkan kelemahan pada sistem ekonomi konvensional. Kondisi ini mendorong upaya 

global untuk mencapai stabilitas sistemik melalui standarisasi dan penguatan pengawasan. 

Pengembangan ekonomi Islam sebagai sistem alternatif harus beradaptasi dengan 

kerangka ekonomi global yang seragam ini (Putra et al., 2025) . Kebutuhan adaptasi ini 

krusial untuk bertahan dan mencapai keseimbangan baru, sebagaimana ditekankan dalam 

analisis Adaptasi Ekonomi. Di Indonesia, ekonomi Islam telah bertransformasi dari inisiatif 

komunitas menjadi bagian integral dari kebijakan nasional. Integrasi ini didukung oleh 

infrastruktur regulasi yang kuat, pembentukan lembaga seperti KNEKS, dan perluasan 

industri keuangan syariah (Parembai, 2024). Evolusi pemikiran ekonomi Islam di Indonesia 

menunjukkan pergeseran dari fokus fikih klasik menuju pendirian lembaga modern, dan kini 

terintegrasi dengan teknologi digital (fase kontemporer). Institusi syariah, termasuk 

perbankan dan asuransi, menjadi bukti kemapanan sistem ini dalam keuangan nasional. 

Meskipun mencapai kemapanan institusional dan legitimasi formal, terdapat 

kontradiksi yang menjadi inti masalah penelitian ini. Pada aspek substantif, praktik ekonomi 

Islam menunjukkan kecenderungan konvergensi. Konvergensi berarti praktik dan 

operasional ekonomi Islam terlihat semakin menyerupai prosedur dan prinsip dasar ekonomi 

konvensional. Masalah utamanya adalah: Adaptasi yang dilakukan cenderung berfokus 

pada sisi teknis dan kelembagaan, tetapi belum menyentuh perubahan nilai dan orientasi 

ekonomi yang lebih mendasar (Ningsih et al., 2024). Fenomena konvergensi ini terlihat jelas 

dalam konteks digital. Merujuk pada Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah dalam Era 

Digital, instrumen modern seperti fintech dan dompet digital diadaptasi menjadi sebuah 

produk (contohnya QRIS) (Irana et al., 2025). Walaupun adaptasi teknologi ini cepat, hal ini 

menimbulkan perdebatan krusial. Perdebatan ini menyangkut apakah adaptasi tersebut 

benar-benar mengarahkan sistem pada tujuan idealnya, yaitu penegakan keadilan distribusi 

dan penghapusan riba (bunga), ataukah hanya berfungsi sebagai pemenuhan formalitas 

untuk mengemas produk konvensional dengan istilah syar'i (sesuai hukum Islam). 

Kecenderungan konvergensi ini diperkuat oleh implementasi pemikiran ekonomi 

Islam. Tokoh seperti Muhammad Nejatullah Siddiqi menganjurkan sistem bagi hasil 

(mudharabah dan musyarakah) sebagai landasan perbankan syariah, dengan tujuan 

menciptakan sistem yang berbeda dari kapitalis (Kotta et al., 2025). Namun, dalam praktik, 

lembaga keuangan syariah lebih dominan menggunakan instrumen berbasis utang, seperti 

murabahah (jual beli dengan penambahan margin keuntungan). Dominasi murabahah 

mengindikasikan bahwa tuntutan kelembagaan untuk menjamin stabilitas dan perolehan 

keuntungan (profitabilitas) seringkali menjadi pertimbangan utama, melebihi idealisme 

normatif sistem bagi hasil murni. Secara umum, adaptasi yang terjadi saat ini bersifat teknis 

atau sekadar di permukaan. Adaptasi ini bertujuan legalisasi instrumen baru agar memenuhi 

prinsip-prinsip Maqasid Syariah (tujuan syariat Islam), khususnya hifz al-mal (pemeliharaan 

harta), sehingga transaksi bebas dari unsur gharar (ketidakjelasan berlebihan) dan riba. 

Namun, adaptasi ini belum mencapai inti dari perubahan paradigma ekonomi Islam, yaitu 

pergeseran orientasi dari maksimalisasi keuntungan individu menuju pencapaian falah 

(kesejahteraan yang menyeluruh) berdasarkan keadilan sosial. 

Dimensi politik kelembagaan yang melibatkan pengaruh kekuatan, hubungan 

kepentingan antara para aktor (pemangku kebijakan, pemerintah, dan pelaku industri), 

adalah penentu utama konvergensi ini. Konvergensi ekonomi Islam adalah hasil langsung 

dari dinamika ini, di mana sistem harus berinteraksi dan dibatasi oleh otoritas negara. 

Berdasarkan kerangka analisis tersebut, artikel ini bertujuan menganalisis konvergensi 

ekonomi Islam (Iswanto, 2014). Kami melihat konvergensi ini sebagai proses yang dibentuk 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

53 
 

oleh hubungan kekuasaan, kerangka regulasi, dan kepentingan kelembagaan. Penulis 

berargumen bahwa konvergensi ini adalah konsekuensi logis dari usaha kelembagaan 

ekonomi Islam untuk mencapai pengakuan resmi, stabilitas operasional, dan integrasi yang 

efektif dalam sistem ekonomi yang lebih besar. Penelitian ini akan mengevaluasi dampak 

konvergensi terhadap tujuan dasar ekonomi Islam, seperti penegakan keadilan distributif 

(distributive justice), penghapusan total riba, dan pencapaian falah bagi masyarakat. Fokus 

pada dimensi politik kelembagaan diharapkan dapat menyajikan perspektif yang kritis dan 

mendalam. 

 

2. Literature Review 

Ekonomi Islam dalam Proses Adaptasi Sistem Ekonomi 
Ekonomi Islam dipahami sebagai sebuah sistem yang berkembang melalui interaksi 

berkelanjutan dengan perubahan sosial, politik, dan ekonomi di lingkungannya. Sistem ini 

pada dasarnya tidak berdiri sebagai kerangka normatif yang terpisah dari realitas 

kontemporer. Sebaliknya, ia secara intrinsik terikat pada dinamika dan tantangan yang 

ditimbulkan oleh lingkungan eksternal (Yulitasari et al., 2024). Sifat dinamis ini menegaskan 

bahwa keberadaan dan relevansi Ekonomi Islam sangat bergantung pada kemampuannya 

merespons evolusi struktural global yang didominasi oleh sistem konvensional. Kemampuan 

merespons lingkungan ini menuntut adanya Adaptasi yang berkelanjutan. Sistem ekonomi 

konvensional, yang berakar pada prinsip-prinsip bunga dan orientasi maksimisasi 

keuntungan jangka pendek, telah membentuk standar operasional dan kerangka regulasi 

internasional yang baku (Rohmah, 2018). Proses untuk mendapatkan ruang operasional 

bagi sistem Ekonomi Islam menuntut penerjemahan nilai-nilai spiritual menjadi mekanisme 

ekonomi yang dapat diukur dan diterima secara universal. Tanpa adaptasi yang strategis 

dan mendalam, sistem ini berisiko terisolasi dan tidak mampu memberikan kontribusi nyata 

dalam perekonomian riil. Adaptasi, sebagaimana ditekankan dalam literatur, bukan sekadar 

penyesuaian di permukaan, melainkan upaya mendasar untuk mencapai titik keseimbangan 

baru antara idealisme teoretis dan pragmatisme operasional. 

Literatur akademik secara konsisten menunjukkan bahwa adaptasi merupakan 

strategi fundamental agar ekonomi Islam dapat bertahan, tetap relevan, dan memperoleh 

pengakuan resmi, atau legitimasi, dalam sistem ekonomi modern (Hadi, n.d.). Legitimasi ini 

mencakup pengakuan hukum oleh otoritas negara, penerimaan pasar oleh pelaku bisnis dan 

konsumen, serta validasi teoretis oleh komunitas akademis. Adaptasi berperan sebagai 

kunci penting bagi integrasi yang efektif ke dalam kerangka keuangan dan pasar yang telah 

mapan. Pengakuan ini memungkinkan lembaga keuangan syariah untuk beroperasi di 

bawah payung hukum yang sama dengan lembaga konvensional, sekaligus menjamin 

kepastian operasional. Proses adaptasi dilakukan melalui penyesuaian berbagai aspek 

mendasar pada sistem (Ghozali, 2018). Penyesuaian pertama meliputi Instrumen 

Keuangan. Ini adalah pengembangan produk-produk keuangan agar sesuai dengan prinsip 

syariah dan pada saat yang sama memenuhi kebutuhan pasar modern. Contohnya adalah 

pengembangan produk berbasis utang (murabahah) atau berbasis bagi hasil (mudharabah 

dan musyarakah). Masing-masing instrumen ini harus diuji kesesuaiannya dengan prinsip-

prinsip syariah, memastikan tidak adanya unsur riba (bunga), gharar (ketidakjelasan yang 

berlebihan), dan maysir (spekulasi atau judi). Kesesuaian produk ini tidak hanya 

memerlukan fatwa dari Dewan Pengawas Syariah, tetapi juga penerimaan dalam praktik 

akuntansi dan hukum perdata. Pengembangan instrumen ini merupakan perwujudan dari 

upaya untuk menerjemahkan etika Islam ke dalam kontrak-kontrak yang mengikat secara 

hukum. 

Kedua, adaptasi juga terjadi pada Mekanisme Pasar. Ini mencakup penyesuaian 

cara beroperasi di pasar global dan domestik, termasuk dalam penetapan harga dan alokasi 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

54 
 

sumber daya. Pasar keuangan syariah dituntut untuk beroperasi dengan efisien, 

menawarkan likuiditas yang memadai, dan mampu bersaing dalam hal kecepatan dan biaya 

transaksi, setara dengan pasar konvensional. Adaptasi mekanisme ini terkait erat dengan 

penggunaan teknologi modern, seperti digitalisasi transaksi dan adopsi financial technology 

(fintech) (Suadi & others, 2018). Penyesuaian ini menuntut para praktisi menemukan solusi 

syariah yang inovatif untuk tantangan-tantangan baru yang dibawa oleh Revolusi Industri 

4.0. Langkah ini menjamin bahwa sistem syariah tidak tertinggal dalam kecepatan inovasi 

global. Ketiga, adaptasi mencakup Kerangka Kebijakan. Ini adalah penyesuaian regulasi 

kelembagaan agar sejalan dengan tuntutan otoritas moneter global, khususnya mengenai 

stabilitas dan efisiensi operasional. Lembaga-lembaga syariah dituntut untuk memenuhi 

standar permodalan, manajemen risiko, dan tata kelola perusahaan yang ketat, seringkali 

merujuk pada kerangka Basle atau standar internasional lainnya. Penyesuaian kebijakan ini 

memastikan bahwa lembaga syariah tidak menjadi sumber instabilitas sistemik dalam 

perekonomian nasional (Annisa, 2024). Proses ini melibatkan dialog intensif antara praktisi, 

akademisi, dan pemangku kebijakan untuk menjembatani tuntutan normatif dan persyaratan 

regulasi internasional. Kepatuhan pada standar global ini adalah harga yang harus dibayar 

demi integrasi penuh. 

Meski adaptasi mutlak diperlukan untuk mencapai legitimasi dan stabilitas 

operasional, literatur juga secara kritis menyoroti potensi risiko yang menyertainya. Adaptasi 

yang berlebihan berpotensi mengarah pada penyeragaman sistem, yaitu sebuah proses 

yang menghasilkan konvergensi (Irana et al., 2025). Konvergensi ini mengakibatkan 

karakter khas dan fundamental ekonomi Islam menjadi kabur atau berkurang perbedaannya 

dengan ekonomi konvensional. Penyeragaman sistem ini menjadi perhatian utama dalam 

diskursus teoretis karena dapat menggerus misi etis dan moral yang menjadi dasar pendirian 

Ekonomi Islam. Konvergensi substantif muncul ketika, meskipun nama produk dan legalitas 

formalnya adalah syariah, fungsi ekonomi dan hasilnya di lapangan menyerupai praktik 

konvensional (Astuti et al., 2025). Contoh paling umum dari konvergensi ini adalah dominasi 

instrumen berbasis utang, seperti murabahah, dalam portofolio perbankan syariah. Secara 

formal, murabahah adalah transaksi jual beli yang sah. Namun, dalam operasionalnya, 

instrumen ini sering digunakan sebagai pengganti skema pinjaman berbunga, yang secara 

fungsional mirip dengan pinjaman bank konvensional. Dominasi instrumen berbasis utang 

ini menjauhkan praktik dari idealisme bagi hasil murni, yang seharusnya menjadi pembeda 

utama sistem syariah. Hal ini menimbulkan pertanyaan fundamental mengenai komitmen 

sistem terhadap perubahan paradigma. 

Kondisi ini menempatkan adaptasi sebagai isu yang bersifat ambivalen, yaitu 

memiliki dua sisi yang bertentangan. Ambivalensi ini menciptakan ketegangan yang konstan 

dalam pengembangan Ekonomi Islam. Di satu sisi, adaptasi mutlak diperlukan untuk 

memastikan daya tahan (survival) dan penerimaan kelembagaan di tengah sistem ekonomi 

yang lebih besar. Tanpa kemampuan bersaing dan berintegrasi, sistem ini tidak akan 

memiliki dampak signifikan pada kesejahteraan masyarakat. Namun, di sisi lain, adaptasi 

berisiko tinggi mereduksi diferensiasi nilai (Arrahman, 2020). Reduksi ini mengancam inti 

dari tujuan syariah, yang secara umum dikenal sebagai Maqasid Syariah. Dalam konteks 

ekonomi, Maqasid Syariah menjadi landasan utama yang diperluas untuk mencakup 

penegakan keadilan distributif (distributive justice) dan penghapusan riba secara total. 

Maqasid Syariah berfungsi sebagai filter etis fundamental. Ini memastikan bahwa setiap 

adaptasi dan inovasi instrumen keuangan tidak hanya sah secara formal, tetapi juga adil 

secara substansial. 

Adaptasi harus selalu berada dalam koridor Maqasid Syariah. Jika adaptasi hanya 

menghasilkan formalitas hukum tanpa perubahan substantif pada alokasi risiko dan 

distribusi kekayaan, maka tujuan utama Ekonomi Islam, yaitu pencapaian falah 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

55 
 

(kesejahteraan yang menyeluruh dan abadi), terancam. Falah melampaui sekadar 

pertumbuhan ekonomi atau keuntungan materi. Konsep ini mencakup keseimbangan 

spiritual dan sosial yang menjadi janji filosofis utama dari sistem Ekonomi Islam. Konsep 

Falah menempatkan orientasi sistem pada kesejahteraan yang multidimensional dan 

berkelanjutan. Titik fokus utama konflik dalam adaptasi Ekonomi Islam adalah isu Riba. Riba 

adalah setiap tambahan atau keuntungan yang diperoleh tanpa adanya pertukaran yang adil 

atau risiko yang seimbang. Riba merupakan titik pembeda paling tajam dari sistem 

konvensional yang secara inheren bergantung pada bunga. Teori Ekonomi Islam modern 

didirikan di atas prinsip penghapusan Riba secara menyeluruh. Namun, tekanan 

kelembagaan untuk menjamin likuiditas dan stabilitas sering kali mendorong instrumen 

berbasis utang yang meskipun secara formal syariah, secara fungsional menciptakan 

kemiripan dengan bunga. Perjuangan untuk menghindari Riba secara substansial, bukan 

hanya secara terminologi, adalah esensi dari tantangan adaptasi. 

Proses adaptasi yang berkelanjutan ini memiliki akar historis dalam pemikiran para 

pelopor Ekonomi Islam modern. Tokoh-tokoh seperti Muhammad Nejatullah Siddiqi, 

Muhammad Umer Chapra, dan Monzer Kahf, menyadari bahwa sistem baru harus dibangun 

di atas fondasi Islam, namun menggunakan instrumentasi yang relevan untuk abad ke-20 

dan ke-21. Siddiqi, misalnya, mengkritik keras sistem bunga dan menekankan bahwa solusi 

syariah tidak boleh hanya sekadar pengubahan istilah. Solusi syariah harus mewakili 

pergeseran mendasar dari hubungan kreditur-debitur menjadi hubungan mitra atau pemilik-

pekerja. Idealisme ini, yang tertuang dalam konsep mudharabah dan musyarakah, 

merupakan upaya tertinggi untuk mewujudkan keadilan distributif. Hal ini memastikan bahwa 

risiko dan keuntungan dibagi secara merata. Meskipun demikian, realitas adaptasi 

kelembagaan seringkali memprioritaskan likuiditas dan jaminan modal, yang secara tidak 

terhindarkan mendorong kembali penggunaan instrumen berbasis utang, jauh dari idealisme 

yang digagas oleh para pemikir. Perbedaan antara idealisme tokoh-tokoh ini dan praktik di 

lapangan menunjukkan adanya kesenjangan antara teori normatif dan realitas 

kelembagaan. 

Dalam konteks akademik, studi tentang Ekonomi Islam terbagi menjadi dua mazhab 

utama: Mazhab Normatif dan Mazhab Positif. Mazhab Normatif berfokus pada perumusan 

prinsip-prinsip ideal berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis, serta kerangka fikih klasik. 

Pendekatan ini adalah landasan etika dan moral sistem. Sementara itu, Mazhab Positif 

berorientasi pada pengembangan model ekonomi dan produk yang dapat 

diimplementasikan dan diuji secara empiris di pasar. Ketegangan antara kedua mazhab ini 

menjadi latar belakang bagi isu adaptasi. Ketika adaptasi dipandang terlalu jauh dari norma 

ideal (Mazhab Normatif), sistem dituduh kehilangan identitas. Sebaliknya, ketika sistem 

terlalu kaku pada norma ideal, ia dianggap tidak kompetitif dan sulit terintegrasi (Mazhab 

Positif). Landasan teori ini menekankan pentingnya memahami dikotomi ini dalam menilai 

arah perkembangan sistem. Fenomena konvergensi, yang merupakan hasil dari tekanan 

adaptasi, harus dipahami melalui lensa politik kelembagaan. Institusi keuangan syariah 

beroperasi dalam sebuah arena politik di mana legitimasi mereka dijamin oleh otoritas 

negara. Otoritas negara ini, dalam rangka menjaga stabilitas sistemik secara makro, 

seringkali menetapkan aturan yang seragam.  

Aturan seragam ini berpotensi meniadakan diferensiasi unik sistem syariah. 

Misalnya, ketentuan permodalan minimum atau persyaratan likuiditas yang ketat, meskipun 

bertujuan baik untuk stabilitas, dapat secara tidak langsung menghambat inovasi instrumen 

bagi hasil yang cenderung memiliki risiko lebih tinggi namun berpotensi lebih adil. Politik 

kelembagaan ini menjadi faktor eksternal yang kuat dalam menentukan batasan adaptasi. 

Dengan demikian, Ekonomi Islam berada dalam proses adaptasi yang menuntut kehati-

hatian. Proses ini terus-menerus menyeimbangkan antara tuntutan fungsional kelembagaan 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

56 
 

dan pemeliharaan idealisme normatif. Tantangan ke depan bagi para akademisi adalah 

merumuskan strategi adaptasi yang tidak hanya memperkuat legitimasi dan stabilitas 

sistem, tetapi juga mempertahankan, bahkan mempertegas, diferensiasi nilai yang 

substansial dari ekonomi konvensional. 

 

Kelembagaan, Regulasi, dan Arah Perkembangan Ekonomi Islam 

Ekonomi Islam harus dipahami sebagai sebuah sistem yang tertanam 

(embedded) dalam kerangka kelembagaan dan regulasi yang lebih luas. Berbeda 

dengan pandangan yang menempatkannya sebagai kerangka normatif yang 

otonom, literatur kelembagaan modern menegaskan bahwa pengembangan sistem 

ini terikat erat pada interaksi berkelanjutan dengan perubahan sosial, politik, dan 

ekonomi di lingkungannya. Keberadaan dan relevansi Ekonomi Islam sangat 

bergantung pada kemampuannya merespons evolusi struktural global yang 

dikendalikan oleh sistem konvensional. Kemampuan merespons lingkungan ini, 

terutama dari sisi regulasi, menuntut adanya Adaptasi kelembagaan yang 

berkelanjutan. 

Sistem ekonomi konvensional, yang berakar pada prinsip bunga dan 

orientasi maksimisasi keuntungan jangka pendek, telah membentuk standar 

operasional dan kerangka regulasi internasional yang baku. Proses untuk 

mendapatkan ruang operasional bagi sistem Ekonomi Islam menuntut 

penerjemahan nilai-nilai spiritual menjadi mekanisme ekonomi yang dapat diukur 

dan diterima secara universal (Mansur, 2009). Tanpa adaptasi yang strategis dan 

mendalam terhadap kerangka kelembagaan yang berlaku, sistem ini berisiko 

terisolasi dan tidak mampu memberikan kontribusi nyata dalam perekonomian riil. 

Adaptasi, sebagaimana ditekankan dalam literatur, bukan sekadar penyesuaian di 

permukaan, melainkan upaya mendasar untuk mencapai titik keseimbangan baru 

antara idealisme teoretis dan pragmatisme operasional kelembagaan. 

Proses adaptasi dilakukan melalui penyesuaian berbagai aspek mendasar 

pada sistem kelembagaan. Penyesuaian pertama meliputi Instrumen Keuangan. Ini 

adalah pengembangan produk-produk keuangan agar sesuai dengan prinsip 

syariah dan pada saat yang sama memenuhi kebutuhan pasar modern. Contohnya 

adalah pengembangan produk berbasis utang (murabahah) atau berbasis bagi hasil 

(mudharabah dan musyarakah). Masing-masing instrumen ini harus diuji 

kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip syariah, memastikan tidak adanya unsur riba 

(bunga), gharar (ketidakjelasan yang berlebihan), dan maysir (spekulasi atau judi). 

Pengembangan instrumen ini merupakan perwujudan dari upaya untuk 

menerjemahkan etika Islam ke dalam kontrak-kontrak yang mengikat secara 

hukum. 

Kedua, adaptasi juga terjadi pada Mekanisme Pasar. Ini mencakup 

penyesuaian cara beroperasi di pasar global dan domestik, termasuk dalam 

penetapan harga dan alokasi sumber daya. Pasar keuangan syariah dituntut untuk 

beroperasi dengan efisien, menawarkan likuiditas yang memadai, dan mampu 

bersaing dalam hal kecepatan dan biaya transaksi, setara dengan pasar 

konvensional (Mukaromah & Rizal, 2021). Adaptasi mekanisme ini terkait erat 

dengan penggunaan teknologi modern, seperti digitalisasi transaksi dan adopsi 

financial technology (fintech). Penyesuaian ini menuntut para praktisi menemukan 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

57 
 

solusi syariah yang inovatif untuk tantangan-tantangan baru yang dibawa oleh 

Revolusi Industri 4.0. 

Ketiga, adaptasi mencakup Kerangka Kebijakan dan Regulasi. Literatur 

kelembagaan menegaskan bahwa sistem ekonomi dibentuk oleh aturan formal, 

kebijakan publik, dan aktor yang memiliki kepentingan. Dalam konteks ekonomi 

Islam, negara dan otoritas regulasi memainkan peran sentral dalam menentukan 

bentuk dan arah pengembangannya. Ini adalah penyesuaian regulasi kelembagaan 

agar sejalan dengan tuntutan otoritas moneter global, khususnya mengenai 

stabilitas dan efisiensi operasional. Lembaga-lembaga syariah dituntut untuk 

memenuhi standar permodalan, manajemen risiko, dan tata kelola perusahaan yang 

ketat, seringkali merujuk pada kerangka Basle atau standar internasional lainnya. 

Integrasi ekonomi Islam ke dalam sistem hukum dan keuangan nasional 

membuatnya tunduk pada logika stabilitas sistem dan manajemen risiko yang telah 

ditetapkan oleh regulator. Kepatuhan ini meniscayakan adanya adopsi atas 

kerangka kerja yang telah ada. Tekanan dari standar global, pasar keuangan, dan 

tuntutan profesionalisme mendorong lembaga ekonomi Islam mengadopsi struktur 

dan praktik yang serupa dengan sistem konvensional (Rudin & Filtra, 2025). 

Implementasi standar seperti Basel III, misalnya, harus disesuaikan dengan 

kerangka syariah, sebuah proses yang sering menghasilkan kompromi fungsional. 

Ini adalah bukti nyata bahwa arah perkembangan Ekonomi Islam dibentuk oleh 

kebutuhan kelembagaan untuk bertahan dan diterima di tengah sistem yang lebih 

besar (Araffi et al., 2024). Akibatnya, ekonomi Islam berkembang sebagai bagian 

dari sistem ekonomi dominan, bukan sebagai sistem alternatif yang sepenuhnya 

otonom. 

Meski adaptasi mutlak diperlukan untuk mencapai legitimasi dan stabilitas 

operasional, literatur juga secara kritis menyoroti potensi risiko yang menyertainya. 

Adaptasi yang berlebihan berpotensi mengarah pada penyeragaman sistem, yaitu 

sebuah proses yang menghasilkan konvergensi. Konvergensi ini mengakibatkan 

karakter khas dan fundamental ekonomi Islam menjadi kabur atau berkurang 

perbedaannya dengan ekonomi konvensional. Penyeragaman sistem ini menjadi 

perhatian utama dalam diskursus teoretis karena dapat menggerus misi etis dan 

moral yang menjadi dasar pendirian Ekonomi Islam. Konvergensi substantif muncul 

ketika, meskipun nama produk dan legalitas formalnya adalah syariah, fungsi 

ekonomi dan hasilnya di lapangan menyerupai praktik konvensional. Contoh paling 

umum dari konvergensi ini adalah dominasi instrumen berbasis utang, seperti 

murabahah, dalam portofolio perbankan syariah (Irawan & SH, 2016). Dominasi 

instrumen berbasis utang ini menjauhkan praktik dari idealisme bagi hasil murni, 

yang seharusnya menjadi pembeda utama sistem syariah. Hal ini menimbulkan 

pertanyaan fundamental mengenai komitmen sistem kelembagaan terhadap 

perubahan paradigma. 

Kondisi ini menempatkan adaptasi sebagai isu yang bersifat ambivalen, 

yaitu memiliki dua sisi yang bertentangan. Ambivalensi ini menciptakan ketegangan 

yang konstan dalam pengembangan Ekonomi Islam. Di satu sisi, adaptasi mutlak 

diperlukan untuk memastikan daya tahan (survival) dan penerimaan kelembagaan 

di tengah sistem ekonomi yang lebih besar. Namun, di sisi lain, adaptasi berisiko 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

58 
 

tinggi mereduksi diferensiasi nilai. Reduksi ini mengancam inti dari tujuan filosofis 

yang mendasari sistem Ekonomi Islam. 

Titik fokus utama konflik dalam adaptasi Ekonomi Islam adalah isu Riba. 

Riba adalah setiap tambahan atau keuntungan yang diperoleh tanpa adanya 

pertukaran yang adil atau risiko yang seimbang. Riba merupakan titik pembeda 

paling tajam dari sistem konvensional yang secara inheren bergantung pada bunga. 

Teori Ekonomi Islam modern didirikan di atas prinsip penghapusan Riba secara 

menyeluruh. Namun, tekanan kelembagaan untuk menjamin likuiditas dan stabilitas 

sering kali mendorong instrumen berbasis utang yang meskipun secara formal 

syariah, secara fungsional menciptakan kemiripan dengan bunga. Perjuangan untuk 

menghindari Riba secara substansial, bukan hanya secara terminologi, adalah 

esensi dari tantangan adaptasi kelembagaan. 

Dalam konteks akademik, studi tentang Ekonomi Islam terbagi menjadi dua 

mazhab utama: Mazhab Normatif dan Mazhab Positif. Mazhab Normatif berfokus 

pada perumusan prinsip-prinsip ideal berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis, serta 

kerangka fikih klasik. Sementara itu, Mazhab Positif berorientasi pada 

pengembangan model ekonomi dan produk yang dapat diimplementasikan dan diuji 

secara empiris di pasar. Ketegangan antara kedua mazhab ini menjadi latar 

belakang bagi isu adaptasi. Landasan teori ini menekankan pentingnya memahami 

dikotomi ini dalam menilai arah perkembangan sistem. 

Otoritas regulasi menciptakan lingkungan institusional di mana lembaga 

keuangan syariah harus beroperasi, mulai dari perizinan, pengawasan, hingga 

penyelesaian sengketa. Dinamika kekuasaan dan kepentingan di antara para 

pemangku kebijakan, pelaku industri, dan regulator menentukan seberapa jauh 

sistem syariah dapat mempertahankan integritas normatifnya saat beradaptasi 

untuk stabilitas dan integrasi. Adaptasi yang berhasil, dari sudut pandang teoretis, 

adalah yang mampu mengintegrasikan tuntutan pasar dan regulasi tanpa 

mengorbankan diferensiasi nilai fundamental Ekonomi Islam. Tuntutan normatif 

agar sistem ini tetap relevan dan berbeda dari ekonomi konvensional menempatkan 

konsep adaptasi ini sebagai jembatan yang sangat penting, yang menopang seluruh 

arsitektur teoritis Ekonomi Islam. 

Ekonomi Islam berada dalam proses adaptasi yang menuntut kehati-hatian 

kelembagaan. Proses ini terus-menerus menyeimbangkan antara tuntutan 

fungsional kelembagaan dan pemeliharaan idealisme normatif. Tantangan ke depan 

bagi para akademisi adalah merumuskan strategi adaptasi yang tidak hanya 

memperkuat legitimasi dan stabilitas sistem, tetapi juga mempertahankan, bahkan 

mempertegas, diferensiasi nilai yang substansial dari ekonomi konvensional. 

Keberhasilan Ekonomi Islam pada akhirnya tidak diukur dari seberapa besar 

kesamaannya dengan sistem lain, tetapi dari seberapa efektif ia mewujudkan 

prinsip-prinsip keadilan dan etika Islam dalam realitas ekonomi yang kompleks. 

Seluruh uraian ini merupakan kerangka teoretis yang akan digunakan sebagai 

landasan pembanding dalam penelitian. 

 

 

 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

59 
 

Konsep Maqasid Syariah 
Maqasid Syariah merupakan sebuah konsep yang berfungsi sebagai pilar filosofis 

dan panduan metodologis dalam kerangka hukum Islam, dikenal dalam kajian hukum Islam 

sebagai ushul fiqh. Secara mendasar, istilah ini merujuk pada tujuan-tujuan substansial, 

sasaran-sasaran tertinggi, dan maksud mendalam di balik setiap penetapan hukum Syariah. 

Konsep ini mengajarkan bahwa hukum Islam tidak sekadar kumpulan aturan formal yang 

terpisah dari realitas, melainkan sebuah sistem yang dirancang untuk mencapai 

kesejahteraan komprehensif, atau maslahah, bagi umat manusia di dunia dan akhirat. 

Dengan demikian, memahami Maqasid Syariah adalah kunci utama bagi setiap ahli hukum 

(mujtahid) untuk dapat menggali kearifan dan niat sejati di balik perintah dan larangan 

agama. Dalam konteks metodologi hukum, Maqasid Syariah memiliki peran krusial sebagai 

kompas utama dalam proses penalaran hukum progresif (ijtihad) (Ghulam, 2016). Ketika 

seorang ahli hukum menghadapi masalah-masalah kontemporer yang belum diatur secara 

eksplisit oleh teks-teks hukum primer (nushush), ia diwajibkan untuk merujuk pada tujuan-

tujuan umum syariat. Prinsip ini memastikan bahwa hasil ijtihad selalu selaras dengan 

semangat keadilan dan kemaslahatan publik yang diamanatkan oleh agama. Fungsi 

Maqasid Syariah ini menjadi semakin vital dalam menghadapi dinamika perubahan sosial, 

perkembangan ekonomi, dan kemajuan teknologi yang menuntut adanya solusi hukum yang 

relevan dan adaptif. Penerapan hukum Islam, oleh karena itu, tidak pernah boleh berhenti 

pada pemenuhan formalitas teks semata, melainkan harus senantiasa diarahkan untuk 

mencapai substansi keadilan yang menjadi tujuan akhir syariat. 

Meskipun prinsip mengenai tujuan hukum telah hadir secara implisit sejak masa 

Nabi Muhammad SAW dan para sahabat, perumusan dan pengelompokan konsep Maqasid 

Syariah secara sistematis baru terwujud melalui pemikiran ulama-ulama klasik yang brilian. 

Peletak dasar awal yang berhasil memperkenalkan pengelompokan tujuan syariat dalam 

kategori yang terstruktur adalah Imam Al-Ghazali (w. 1111 M) dalam karyanya yang 

monumental, al-Mustasfa min Ilm al-Usul. Al-Ghazali merumuskan tujuan syariat ke dalam 

lima kategori esensial yang wajib dipelihara dan tanpanya kehidupan manusia akan berada 

dalam kesulitan besar. Kelima kategori inilah yang kemudian dikenal sebagai al-dharuriyyat 

al-khamsah dan menjadi standar baku yang digunakan oleh ulama-ulama berikutnya hingga 

era kontemporer. Setelah Al-Ghazali, terdapat kontribusi yang sama pentingnya dari Imam 

Izzuddin ibn Abd al-Salam (w. 1262 M), terutama melalui karyanya Qawaid al-Ahkam fi 

Masalih al-Anam. Izzuddin memfokuskan seluruh kajiannya pada prinsip maslahah, atau 

kemaslahatan, sebagai inti dan roh dari hukum. Beliau menegaskan bahwa tujuan utama 

penetapan hukum adalah untuk mendatangkan segala bentuk kemanfaatan dan pada saat 

yang sama mencegah segala bentuk kemudaratan bagi umat manusia (Dr. Sutisna, 2021). 

Pandangan Izzuddin ini sangat penting karena secara tegas menghubungkan tujuan hukum 

Syariah secara langsung dengan kondisi sosial dan realitas kehidupan yang dialami oleh 

masyarakat. Hukum, menurut Izzuddin, harus didasarkan pada pertimbangan rasional yang 

selaras dengan tujuan mendasar syariat itu sendiri. 

Namun, ulama yang dianggap paling sistematis, komprehensif, dan paling 

berpengaruh dalam mengembangkan teori Maqasid Syariah adalah Imam Al-Syatibi (w. 

1388 M) melalui karyanya yang monumental, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari’ah. Al-Syatibi 

tidak hanya melanjutkan pengelompokan tujuan hukum, tetapi juga menyusun hierarki yang 

ketat dan, yang lebih penting lagi, beliau memastikan bahwa Maqasid Syariah dapat 

dibuktikan secara induktif. Pembuktian induktif berarti tujuan-tujuan ini bukanlah hasil 

pemikiran spekulatif semata, melainkan kesimpulan yang ditarik dari kajian mendalam 

terhadap keseluruhan teks Syariah, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, sehingga kredibilitasnya 

tidak dapat diragukan (Nazaruddin & Kamilullah, 2020). Kontribusi paling besar Al-Syatibi 

adalah penegasan bahwa hukum yang ditetapkan harus pasti dan jelas tujuannya, serta 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

60 
 

tidak boleh bertentangan dengan tujuan fundamental syariat. Al-Syatibi secara efektif 

menjadikan Maqasid Syariah sebagai filter etis dan rasional yang wajib digunakan untuk 

mengevaluasi semua praktik hukum. 

Untuk memastikan bahwa prioritas hukum dapat diterapkan dengan benar, para 

ulama, yang sebagian besar mengikuti kerangka yang dikembangkan oleh Al-Syatibi, 

membagi Maqasid Syariah menjadi tiga tingkatan utama. Hierarki ini sangat penting, 

khususnya dalam hukum yang berkaitan dengan ekonomi dan sosial, karena ia membantu 

menentukan mana yang harus diutamakan ketika terjadi konflik kepentingan atau 

keterbatasan sumber daya. Tingkatan pertama dan yang paling penting adalah Al-

Dharuriyyat, yang merupakan tujuan primer atau esensial. Ini adalah lima tujuan 

fundamental yang wajib dipelihara, dan tanpanya, stabilitas dan tatanan kehidupan manusia 

akan runtuh. Kelima dharuriyyat tersebut mencakup: pertama, Hifz al-Din atau memelihara 

agama, yang bertujuan menjamin kebebasan beragama, praktik ibadah yang benar, dan 

melindungi identitas moral dan spiritual masyarakat (Harahap & ARISMAN, 2024). Dalam 

konteks ekonomi, prinsip ini berarti bahwa setiap kegiatan bisnis dan transaksi harus tunduk 

dan tidak boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar Syariah, seperti larangan mutlak 

terhadap riba, judi (maysir), dan ketidakjelasan yang berlebihan (gharar). 

Tujuan esensial yang kedua adalah Hifz al-Nafs, yaitu memelihara jiwa. Ini 

mencakup perlindungan nyawa manusia dari segala bentuk ancaman, namun juga diperluas 

untuk memastikan ketersediaan kebutuhan dasar yang mutlak diperlukan, seperti makanan, 

air bersih, tempat tinggal, dan layanan kesehatan yang memadai. Dalam domain ekonomi, 

Hifz al-Nafs diterjemahkan menjadi penetapan hak atas pekerjaan yang layak, penentuan 

upah yang adil, dan pembentukan jaminan sosial yang kuat untuk menjamin 

keberlangsungan hidup dan martabat setiap individu. Tujuan yang ketiga adalah Hifz al-Aql, 

yang berarti memelihara akal (Roslan & Zainuri, 2023). Syariat menetapkan hukum yang 

melarang segala zat yang dapat merusak kemampuan berpikir, seperti minuman keras dan 

narkotika. Dalam ekonomi modern, tujuan ini memiliki relevansi kuat dengan perlindungan 

hak kekayaan intelektual, mempromosikan literasi dan edukasi keuangan yang memadai, 

dan secara aktif memerangi segala bentuk penipuan yang dapat mengelabui akal sehat 

masyarakat dalam bertransaksi. 

Selanjutnya, tujuan esensial yang keempat adalah Hifz al-Nasl, yaitu memelihara 

keturunan dan institusi keluarga. Tujuan ini melindungi lembaga perkawinan yang sah dan 

menjaga kelangsungan keturunan sebagai unit fundamental masyarakat. Hukum 

perkawinan, hak asuh, dan warisan masuk di bawah tujuan ini. Dalam ekonomi sosial, 

prinsip ini dihubungkan dengan kebijakan yang mendukung stabilitas dan keberlanjutan 

keluarga, seperti perlindungan aset keluarga dan mekanisme distribusi kekayaan yang adil 

antar-generasi. Tujuan kelima, dan yang paling langsung bersentuhan dengan bidang studi 

ini, adalah Hifz al-Mal, yaitu memelihara harta. Ini menuntut perlindungan hak milik individu 

dan masyarakat secara umum, penetapan aturan kontrak dan transaksi yang adil, serta 

pencegahan segala bentuk perampasan, perusakan, atau penyalahgunaan properti. Hifz al-

Mal adalah pilar sentral ekonomi Islam, yang mencakup larangan mencuri, penetapan aturan 

kontrak yang mengikat, dan kewajiban zakat sebagai instrumen distribusi kekayaan. 

Di bawah al-dharuriyyat terdapat tingkatan kedua, yaitu Al-Hajiyyat, yang disebut 

tujuan sekunder atau kebutuhan. Tujuan ini hadir untuk menghilangkan kesulitan atau 

kesempitan yang mungkin timbul jika tidak ada aturan tertentu, meskipun ketiadaannya tidak 

akan menyebabkan keruntuhan total seperti halnya dharuriyyat. Memelihara hajiyyat sangat 

diperlukan untuk mencapai kenyamanan dan kemudahan hidup (Islam, 2024). Dalam 

ekonomi, ini mencakup berbagai bentuk pembiayaan yang memudahkan masyarakat, 

seperti diskon, insentif, atau keringanan pajak, yang tujuannya adalah mempermudah 

transaksi dan meminimalkan kesulitan hidup tanpa melanggar prinsip-prinsip esensial. 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

61 
 

Tingkatan yang terakhir dan terendah adalah Al-Tahsiniyyat, yaitu tujuan tersier atau 

penyempurnaan. Tujuan ini berkaitan dengan pencapaian keindahan, estetika, dan moralitas 

tertinggi dalam kehidupan, yang sering kali selaras dengan etika dan kebiasaan baik (‘urf) 

yang berlaku dalam masyarakat. Dalam praktik ekonomi, tahsiniyyat mencakup anjuran 

untuk bersedekah, menghindari pemborosan (israf) yang tidak perlu, menjaga kebersihan 

dan tata krama yang baik dalam bertransaksi, serta memastikan tata kelola perusahaan 

yang menjunjung tinggi etika. Prioritas dalam penerapan hukum adalah mutlak: dharuriyyat 

harus selalu didahulukan dari hajiyyat, dan hajiyyat didahulukan dari tahsiniyyat. Hierarki ini 

adalah alat analisis yang kuat untuk mengevaluasi produk dan kebijakan dalam sistem 

syariah. 

Lebih jauh dalam kajian ushul fiqh, penting untuk membedakan antara Maqasid 

Syariah yang bersifat filosofis dengan dua konsep teknis penetapan hukum: illat dan hikmah. 

Perbedaan antara ketiganya adalah kunci untuk memahami bagaimana tujuan hukum 

diterjemahkan dari ide menjadi ketentuan hukum yang mengikat dan dapat diterapkan 

secara praktis. Illat dapat didefinisikan sebagai sebab hukum atau karakteristik yang jelas 

(zahir), terukur (mundhabit), dan memiliki hubungan yang logis dengan penetapan hukum. 

Keberadaan illat adalah penentu langsung keberadaan hukum (Hambari & Ayuniyyah, 

2022). Contoh klasik adalah illat dari larangan minuman keras adalah sifatnya yang 

memabukkan (iskar). Sifat memabukkan ini adalah karakteristik objektif dan dapat diukur, 

sehingga menjadi dasar yang sah untuk menetapkan hukum haram secara konsisten. 

Penerapan illat memastikan hukum dapat diterapkan secara konsisten dan adil, terlepas dari 

niat atau motif individu. Sebaliknya, Hikmah didefinisikan sebagai kearifan atau manfaat 

substansial yang ingin dicapai oleh hukum. Hikmah dari larangan minuman keras adalah 

untuk memelihara akal (Hifz al-Aql). Sifatnya yang merupakan tujuan substansial ini sering 

kali bersifat subjektif, luas, dan sulit diukur secara pasti. Para ahli hukum sepakat bahwa 

hukum tidak boleh didasarkan pada hikmah semata, karena hal itu akan membuat 

penerapan hukum menjadi tidak konsisten. Maqasid Syariah, pada dasarnya, adalah payung 

filosofis yang mencakup hikmah. Oleh karena itu, untuk tujuan implementasi praktis dalam 

hukum positif, para mujtahid harus mencari illat yang terukur yang mampu mewujudkan 

hikmah dan Maqasid yang lebih luas. 

Dalam konteks hukum ekonomi, Maqasid Syariah adalah pencapaian keadilan 

distributif (Tahqiq al-'Adl) dan penghapusan riba, yang terkait erat dengan Hifz al-Mal. Untuk 

mencapai Maqasid ini, diperlukan illat berupa larangan penetapan bunga tetap di muka (riba 

fadhl atau riba nasi’ah) yang tidak melibatkan pertukaran barang atau risiko yang seimbang. 

Dengan kata lain, tujuan utama syariat adalah keadilan, dan untuk mewujudkan keadilan 

tersebut, Syariah menetapkan larangan yang spesifik dan terukur, yaitu larangan riba, yang 

menjadi illat hukum. Dengan demikian, Maqasid Syariah tidak hanya menjadi kerangka 

normatif belaka, tetapi juga alat metodologis yang mengikat seluruh praktik hukum dan 

ekonomi Islam. Penerapan Maqasid Syariah yang melampaui lima dharuriyyat klasik juga 

ditekankan oleh ulama kontemporer, yang menekankan pada dimensi sosial dan etis. 

Mereka berpendapat bahwa keadilan (al-adl) adalah Maqasid utama yang melingkupi semua 

tujuan lainnya. Maqasid ini menuntut sistem ekonomi diarahkan untuk mengurangi 

kesenjangan kekayaan dan memastikan setiap individu mendapatkan imbalan yang adil.  

 

3. Method 

Metode penelitian yang digunakan dalam penulisan jurnal ini adalah studi pustaka 

(library research) dengan menggunakan pendekatan kualitatif-normatif. Penelitian ini 

bersifat deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis secara 

mendalam konsep-konsep dan kerangka teori yang sudah ada dalam literatur hukum Islam, 

khususnya mengenai Maqasid Syariah. Sumber data utama yang digunakan adalah bahan 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

62 
 

hukum primer (teks-teks klasik ushul fiqh dan fikih), sekunder (jurnal ilmiah, buku, dan karya 

akademik ulama kontemporer), serta bahan hukum tersier yang relevan. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, sedangkan analisis data menggunakan 

metode interpretasi logis dan komparatif terhadap konsep-konsep seperti dharuriyyat, 

hajiyyat, tahsiniyyat, illat, dan hikmah, untuk kemudian dirumuskan menjadi kerangka 

teoretis yang koheren dalam konteks pembahasan yang diajukan. 

 

4. Result 

Bentuk dan Pola Konvergensi Ekonomi Islam merupakan topik sentral dalam studi 

literatur kontemporer dalam kajian hukum dan ekonomi Islam yang menunjukkan adanya 

kecenderungan yang jelas dan signifikan dalam sistem keuangan syariah. Konvergensi, 

dalam konteks ini, merujuk pada proses di mana lembaga, praktik, dan kerangka peraturan 

dalam sistem keuangan syariah semakin menyerupai atau mendekati model dan fungsi yang 

sudah diterapkan dalam sistem keuangan konvensional atau arus utama. Fenomena ini 

bukan muncul secara tiba-tiba atau sebagai kebetulan semata, melainkan merupakan hasil 

dari sebuah proses adaptasi sistemik yang kompleks, didorong oleh kebutuhan untuk 

beroperasi dalam lingkungan ekonomi global yang terintegrasi dan kompetitif. 

Kecenderungan konvergensi ini dapat diamati dan dianalisis melalui tiga aspek utama: 

tingkat regulasi, tingkat kelembagaan, dan tingkat praktik operasional. 

Pada tingkat regulasi, ekonomi Islam menunjukkan pola yang jelas dalam mengikuti 

dan menyesuaikan diri dengan kerangka hukum dan kebijakan yang pada awalnya 

dirancang secara eksklusif untuk sistem keuangan konvensional. Adaptasi regulasi ini 

diperlukan untuk menjamin stabilitas sistem, melindungi kepentingan konsumen, dan 

memfasilitasi integrasi lembaga keuangan syariah ke dalam pasar modal dan moneter global 

(Zohri & Hilalludin, 2025). Misalnya, lembaga keuangan syariah di seluruh dunia diwajibkan 

untuk mematuhi standar permodalan dan manajemen risiko yang dikeluarkan oleh badan 

internasional seperti Basel Committee on Banking Supervision (BCBS). Meskipun standar 

Basel ini dirancang dengan asumsi model perbankan berbasis utang dan bunga, bank-bank 

syariah harus mencari cara untuk menafsirkan dan menerapkan aturan tersebut ke dalam 

instrumen-instrumen yang mereka gunakan, seperti pembiayaan berbasis bagi hasil atau 

jual beli. Proses penyesuaian ini sering kali menempatkan tekanan pada instrumen syariah 

untuk diukur dan dinilai menggunakan metrik risiko konvensional, yang pada gilirannya dapat 

membatasi penggunaan instrumen yang secara substansial lebih berisiko namun lebih 

sesuai dengan tujuan syariat (Maqasid Syariah), seperti musyarakah atau mudharabah. 

Kerangka regulasi yang diadaptasi ini pada akhirnya membentuk suatu kerangka hukum 

yang menekankan formalitas kepatuhan, di mana fokus utamanya adalah memastikan 

bahwa setiap transaksi memiliki dokumen dan prosedur yang secara legal diakui, meskipun 

substansi etisnya mungkin telah tereduksi. Kepatuhan formal ini menjadi prasyarat untuk 

mendapatkan lisensi operasional dan kepercayaan dari regulator, sehingga menciptakan 

pola konvergensi struktural yang mengikat. 

Selanjutnya, pada tingkat kelembagaan, pola konvergensi juga terlihat jelas dalam 

struktur organisasi dan tata kelola lembaga-lembaga ekonomi Islam, di mana mereka 

menunjukkan kemiripan yang signifikan dengan institusi arus utama. Untuk dapat bersaing 

secara efektif dan mengelola aset yang besar, bank syariah, perusahaan asuransi syariah 

(takaful), dan lembaga keuangan non-bank lainnya mengadopsi struktur korporasi modern 

(A’yun et al., 2025). Adopsi ini mencakup pembentukan dewan direksi, dewan komisaris, dan 

berbagai unit manajemen risiko dan kepatuhan yang secara fungsional identik dengan 

rekan-rekan mereka di lembaga konvensional. Meskipun terdapat perbedaan mendasar, 

yaitu adanya Dewan Pengawas Syariah (DPS), struktur DPS itu sendiri sering kali 

diintegrasikan ke dalam kerangka tata kelola konvensional. Peran DPS, yang seharusnya 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

63 
 

menjadi garda terdepan untuk memastikan integritas Maqasid Syariah, kadang kala 

terbebani oleh kebutuhan operasional dan profitabilitas, sehingga keputusan-keputusan 

yang diambil lebih cenderung bersifat 'minimalis' dalam kepatuhan syariah (sharia 

compliance) daripada 'maksimalis' dalam pencapaian tujuan sosial (sharia objectives). 

Pembentukan struktur kelembagaan yang mirip ini menciptakan efisiensi administratif dan 

memudahkan komunikasi dengan pasar global yang telah terbiasa dengan model tersebut. 

Namun, kesamaan struktural ini juga berpotensi mengaburkan identitas unik lembaga 

syariah, menjadikannya 'bank konvensional dengan jendela syariah' di mata publik, di mana 

perbedaan yang ada hanya terletak pada label dan terminologi yang digunakan, bukan pada 

esensi operasional dan filosofisnya. 

Konvergensi yang paling mendalam dan sering menjadi bahan diskusi kritis adalah 

pada tingkat praktik operasional. Analisis menunjukkan bahwa orientasi operasional 

lembaga ekonomi Islam telah bergeser. Prioritas yang dulunya ditekankan pada tujuan 

distribusi, keadilan sosial, dan pencapaian maslahah (kemaslahatan umum) kini menjadi 

kurang dominan, digantikan oleh fokus yang lebih tajam pada efisiensi, stabilitas, dan 

profitabilitas. Pergeseran ini tercermin paling jelas dalam dominasi instrumen berbasis 

utang, seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan), dalam portofolio 

pembiayaan bank syariah. Murabahah sangat dominan karena menawarkan kepastian 

pendapatan, profil risiko yang terukur, dan kemudahan administrasi yang tinggi, 

menjadikannya sangat efisien dan stabil dari perspektif bank. Sebaliknya, instrumen 

berbasis bagi hasil seperti musyarakah (kemitraan) dan mudharabah (perkongsian modal), 

yang secara filosofis paling sesuai dengan prinsip keadilan distributif syariat karena 

membagi risiko dan keuntungan secara adil, justru kurang diminati. 

Kurangnya minat terhadap musyarakah dan mudharabah ini disebabkan oleh 

beberapa kendala praktis yang terkait erat dengan tuntutan efisiensi. Pembiayaan bagi hasil 

memerlukan proses due diligence (uji tuntas) yang sangat intensif, pemantauan yang 

berkelanjutan, dan tingkat kompleksitas manajemen yang tinggi, semua itu meningkatkan 

biaya operasional dan mengurangi efisiensi dibandingkan dengan murabahah yang 

sederhana. Dengan adanya tekanan pasar yang menuntut keuntungan yang setara atau 

melebihi bank konvensional, serta regulasi yang mendorong pengukuran risiko secara 

konvensional, lembaga syariah cenderung memilih jalur praktik yang paling aman dan paling 

menguntungkan. Hasilnya adalah konvergensi praktik, di mana produk syariah yang paling 

populer secara fungsional memberikan hasil ekonomi yang sangat mirip dengan produk 

konvensional, meskipun secara formal struktur kontraknya telah disahkan oleh DPS. 

Pergeseran ini menunjukkan bahwa tujuan intrinsik yang terkait dengan keadilan dan etika 

distributif, yang merupakan inti dari Maqasid Syariah, secara perlahan tergeser oleh tujuan 

instrumental yang lebih pragmatis, yaitu profitabilitas. 

Penting untuk dipahami bahwa konvergensi ini, sebagai sebuah fenomena, 

bukanlah suatu kecelakaan, melainkan merupakan hasil yang dapat diprediksi dari proses 

adaptasi sistemik yang dilakukan oleh ekonomi Islam. Adaptasi sistemik ini terjadi karena 

beberapa faktor pendorong utama. Pertama, adalah kebutuhan mendasar untuk integrasi 

pasar. Lembaga syariah tidak dapat beroperasi dalam isolasi; mereka harus berinteraksi 

dengan bank sentral, pasar uang, dan lembaga keuangan internasional. Integrasi ini 

menuntut bahasa regulasi dan metrik kinerja yang seragam. Kedua, tekanan kompetitif. 

Bank syariah bersaing langsung dengan bank konvensional. Jika bank syariah menawarkan 

produk yang lebih mahal atau memiliki proses yang lebih lambat (sebagai konsekuensi dari 

kepatuhan syariah yang ketat), maka mereka akan kehilangan pangsa pasar. Tekanan ini 

memaksa lembaga syariah untuk mengorbankan kedalaman filosofis demi daya saing harga 

dan kecepatan layanan, yang merupakan ciri khas lembaga arus utama. 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

64 
 

Ketiga, adalah faktor standarisasi. Untuk memfasilitasi transaksi antar-negara dan 

mendapatkan pengakuan global, lembaga syariah perlu mengadopsi standar akuntansi dan 

hukum yang universal. Badan-badan standarisasi seperti Accounting and Auditing 

Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) dan Islamic Financial Services Board 

(IFSB) telah berupaya menciptakan kerangka kerja yang khas syariah, namun 

implementasinya di tingkat nasional sering kali harus diselaraskan dengan kerangka hukum 

positif yang berlaku, yang pada dasarnya konvensional. Standarisasi ini, meskipun baik 

untuk pertumbuhan, secara inheren mendorong keseragaman yang cenderung mengarah 

pada konvergensi (Mohammed Sarea & Mohd Hanefah, 2013). Keempat, tuntutan 

stakeholder. Nasabah, pemegang saham, dan investor yang memiliki ekspektasi 

keuntungan tinggi cenderung menuntut praktik yang sudah teruji dan stabil, mirip dengan 

apa yang mereka peroleh dari pasar konvensional. Mereka seringkali lebih mementingkan 

kepastian pendapatan daripada pembagian risiko, yang merupakan elemen utama dari 

pembiayaan berbasis bagi hasil. 

Maka, konvergensi ekonomi Islam merupakan sebuah dinamika multidimensi yang 

terjadi pada level kerangka kerja, organisasi, dan praktik, yang didorong oleh kebutuhan 

mendesak untuk beradaptasi dan bertahan dalam sistem keuangan global yang didominasi 

oleh mekanisme konvensional. Konvergensi regulasi menciptakan batasan formal, 

konvergensi kelembagaan memfasilitasi efisiensi operasional, dan konvergensi praktik 

mencerminkan pilihan pragmatis untuk mengutamakan profitabilitas dan stabilitas di atas 

idealisme distribusi kekayaan dan keadilan sosial. Proses adaptasi sistemik ini menunjukkan 

tantangan berkelanjutan bagi ekonomi Islam untuk menjaga identitas substantif dan 

filosofisnya, yang berakar pada Maqasid Syariah, di tengah lingkungan pasar yang sangat 

terintegrasi dan berorientasi pada efisiensi. Analisis terhadap pola konvergensi ini menjadi 

landasan penting untuk kajian lebih lanjut mengenai masa depan dan relevansi substantif 

dari ekonomi Islam di era kontemporer. 

 

5. Discussion 

Konvergensi sebagai Produk Politik Kelembagaan 
Pemahaman mendalam mengenai fenomena konvergensi yang terjadi dalam 

praktik dan kerangka lembaga ekonomi Islam mengarahkan pada sebuah analisis bahwa 

proses ini tidak hanya didorong oleh dinamika pasar murni, tetapi juga merupakan 

konsekuensi tak terhindarkan dari struktur politik kelembagaan yang melingkupinya. 

Konvergensi, dari perspektif ini, dilihat sebagai hasil dari interaksi dan relasi kekuasaan yang 

kompleks antara tiga entitas utama: negara (melalui otoritas regulasi domestik), pasar global 

(dengan norma dan standarnya yang dominan), dan institusi-institusi supra-nasional (badan 

penetap standar internasional) (Nurhayadi et al., 2019). Pendekatan ini menegaskan bahwa 

bentuk yang diambil oleh ekonomi Islam modern, yang cenderung menyerupai mitra 

konvensionalnya, adalah produk yang terbentuk, atau bahkan dipaksakan, oleh kerangka 

kelembagaan tersebut. Konvergensi dipandang sebagai konsekuensi langsung dari relasi 

kekuasaan ini. 

Negara, dengan instrumen kebijakan publik dan regulasinya, memegang peran 

sentral dalam memaksakan konvergensi. Kebijakan ini berfungsi sebagai mekanisme 

koersif, yaitu alat penekan yang memaksa, yang mengarahkan bentuk operasional dan 

struktur internal lembaga ekonomi Islam agar sepenuhnya kompatibel dengan sistem 

keuangan global yang sudah mapan dan dominan. Regulator perbankan di banyak negara, 

yang mayoritas memiliki latar belakang dan orientasi model konvensional, secara inheren 

cenderung menerapkan pendekatan pengawasan yang seragam, baik untuk bank 

konvensional maupun syariah (Quddus, 2025). Tujuannya adalah untuk menjamin stabilitas 

makroekonomi secara keseluruhan. Dalam upaya mencapai stabilitas ini, aturan-aturan 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

65 
 

ketat mengenai permodalan, pengelolaan likuiditas, dan manajemen aset, yang diadopsi 

dari standar internasional seperti Basel Committee on Banking Supervision (BCBS), 

diberlakukan secara universal tanpa banyak modifikasi substantif untuk entitas syariah. 

Penerapan regulasi yang seragam ini secara otomatis menciptakan batasan yang signifikan 

terhadap ruang gerak inovasi dan diferensiasi filosofis yang seharusnya menjadi ciri khas 

lembaga syariah. 

Sebagai ilustrasi, tuntutan ketat terhadap rasio kecukupan modal dan likuiditas 

sering kali memaksa bank syariah untuk mengalokasikan sebagian besar aset mereka pada 

instrumen jangka pendek yang dianggap aman dan mudah dicairkan (highly liquid). 

Ironisnya, di banyak pasar, instrumen yang memenuhi kriteria likuiditas tinggi tersebut 

seringkali hanya tersedia dalam bentuk obligasi konvensional atau instrumen berbasis utang 

lainnya yang secara formal dianggap memiliki risiko rendah. Keterbatasan pilihan instrumen 

yang benar-benar sesuai syariah namun tetap likuid inilah yang kemudian mendorong 

konvergensi pada praktik operasional. Lembaga syariah terpaksa mencari solusi struktural 

yang memungkinkan mereka memenuhi kepatuhan regulasi (stabilitas) sambil 

meminimalkan biaya operasional, yang pada akhirnya mengarah pada dominasi produk 

berbasis utang seperti murabahah dibandingkan pembiayaan berbasis bagi hasil yang 

secara filosofis lebih mendalam (Sultoni, 2021). Kebijakan publik negara, melalui 

serangkaian aturan yang dibuat, secara efektif memprioritaskan keamanan sistemik (yang 

diukur berdasarkan tolok ukur konvensional) di atas realisasi tujuan etis dan distributif 

(seperti keadilan sosial) yang merupakan filosofi inti ekonomi Islam. 

Mekanisme koersif yang diterapkan oleh negara ini bukan sekadar rekomendasi, 

melainkan sebuah kewajiban hukum yang menentukan kelangsungan hidup lembaga 

keuangan. Tanpa kepatuhan terhadap kerangka regulasi ini, sebuah bank syariah tidak akan 

mendapatkan lisensi operasi atau kehilangan akses ke pasar modal dan dukungan bank 

sentral, yang setara dengan hukuman mati secara komersial. Oleh karena itu, lembaga 

syariah beradaptasi bukan karena keinginan murni untuk meniru, tetapi karena terpaksa oleh 

kerangka peraturan yang membatasi pilihan mereka. Dampak dari mekanisme koersif ini 

meluas hingga ke instrumen pasar uang antarbank syariah, yang harus dikembangkan 

sedemikian rupa agar risiko yang ditimbulkan dapat diukur dan diterima oleh regulator, 

sehingga instrumen ini pun cenderung menyerupai instrumen konvensional dalam hal fungsi 

dan profil risiko. 

Selain peran negara, aktor industri dan profesionalisme dalam sektor keuangan 

Islam juga menjadi kekuatan pendorong utama dalam penyeragaman praktik. 

Profesionalisme di sini merujuk pada kebutuhan mendasar bagi para praktisi, termasuk 

manajer senior, akuntan, auditor, dan ahli hukum, untuk menguasai keahlian yang diakui 

secara global, terutama dalam hal akuntansi, manajemen risiko, dan tata kelola korporasi. 

Untuk memperoleh legitimasi, reputasi, dan keberlanjutan di pasar yang sangat kompetitif, 

para profesional ini cenderung mengadopsi bahasa, alat, dan metodologi yang sudah 

distandarisasi dan diterima oleh institusi keuangan arus utama (Fadila & Soumena, 2025). 

Proses penyeragaman ini didorong oleh pencarian legitimasi dan keberlanjutan pasar. 

Pengakuan global dan kepercayaan investor asing hanya dapat diperoleh jika lembaga 

syariah berbicara dalam bahasa akuntansi dan manajemen risiko yang sama dengan 

lembaga konvensional. 

Contoh paling nyata adalah adopsi International Financial Reporting Standards 

(IFRS) dalam pelaporan keuangan. Meskipun lembaga penetap standar syariah seperti 

Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) telah 

berusaha menciptakan kerangka kerja yang khas syariah, implementasinya di lapangan 

tetap harus bersandar pada prinsip-prinsip pelaporan konvensional. Penyeragaman ini 

memang memudahkan proses audit, meningkatkan transparansi bagi investor multinasional, 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

66 
 

dan secara umum memberikan tingkat legitimasi pasar yang esensial. Namun, sisi 

negatifnya, tuntutan untuk memenuhi standar profesional global ini menimbulkan tekanan 

berat terhadap praktik-praktik yang secara fundamental berbeda dan lebih sesuai dengan 

filosofi Maqasid Syariah. 

Sebagai contoh, model pembiayaan risiko bersama, seperti musyarakah, yang 

memerlukan penilaian aset non-tradisional, pengawasan proyek yang intensif, dan 

mekanisme akuntansi yang kompleks, sering kali ditinggalkan. Hal ini terjadi karena praktik-

praktik tersebut dianggap terlalu rumit, tidak standar, dan sulit dipertanggungjawabkan 

dalam kerangka pelaporan dan manajemen risiko yang berorientasi pada standar 

konvensional yang mengutamakan kepastian hasil (Ajustina & Nisa, 2024). Penyeragaman 

profesional ini, meskipun mendorong efisiensi internal dan pengakuan eksternal, secara 

paradoks justru mengurangi kemampuan lembaga syariah untuk menawarkan diferensiasi 

produk yang substansial. Dengan demikian, profesionalisme menjadi katalisator bagi 

konvergensi, di mana identitas lembaga syariah tereduksi menjadi sekadar perbedaan 

formal dalam kontrak, bukan perbedaan substantif dalam hasil ekonomi dan sosial. 

Lembaga syariah terperangkap dalam dilema struktural. Mereka dihadapkan pada 

pilihan sulit antara mempertahankan idealisme filosofis (melalui model bagi hasil yang 

berisiko) atau mengamankan kelangsungan komersial (melalui model berbasis utang yang 

aman dan efisien). Struktur kelembagaan, termasuk kerangka hukum yang berlaku, norma-

norma profesional yang diakui, dan ekspektasi pasar yang dominan, secara efektif 

membatasi ruang diferensiasi bagi ekonomi Islam. Lembaga syariah harus berjuang untuk 

bertahan dan berkembang dalam persaingan, dan untuk mencapai hal itu, mereka harus 

memastikan efisiensi dan stabilitas. Efisiensi dan stabilitas ini, dalam sistem global saat ini, 

didefinisikan oleh mekanisme dan praktik konvensional. Jika mereka menolak 

berkonvergensi dan bersikeras mempertahankan model yang secara filosofis murni, mereka 

berisiko menghadapi kegagalan komersial karena biaya operasional yang tinggi dan produk 

yang kurang menarik di mata mayoritas nasabah yang terbiasa dengan kepastian. Lebih 

jauh lagi, mereka berisiko dianggap tidak stabil atau tidak patuh oleh regulator dan pasar, 

sehingga keberlangsungan usaha mereka terancam. 

Oleh karena itu, konvergensi adalah refleksi dari perjuangan institusional yang 

kompleks dalam ekonomi Islam. Perjuangan ini adalah upaya untuk menyeimbangkan 

idealisme filosofis yang menekankan keadilan dan kemaslahatan dengan pragmatisme 

pasar yang menuntut profitabilitas dan stabilitas. Titik keseimbangan ini akhirnya didikte oleh 

relasi kekuasaan dan kerangka kelembagaan global yang dominan. Konvergensi, dalam 

analisis ini, bukanlah sekadar pilihan strategis, tetapi merupakan hasil yang dipaksakan oleh 

struktur kelembagaan yang secara inheren membatasi ruang untuk inovasi radikal dan 

diferensiasi mendalam. Analisis ini menunjukkan bahwa untuk mendorong diferensiasi 

substantif dalam ekonomi Islam, reformasi harus dimulai dari perubahan pada tingkat 

regulasi dan politik kelembagaan, bukan hanya pada tingkat produk atau praktik individu. 

Keseluruhan analisis ini menegaskan bahwa akar dari konvergensi terletak pada 

dimensi politik kelembagaan. Upaya untuk mendorong diferensiasi substantif dalam 

ekonomi Islam, yaitu kembali pada praktik yang benar-benar unik dan etis, tidak cukup hanya 

dilakukan melalui perubahan pada tingkat produk atau praktik individu. Sebaliknya, 

reformasi yang signifikan harus dimulai dari perubahan pada tingkat regulasi dan politik 

kelembagaan yang lebih tinggi, menuntut regulator untuk menciptakan ruang yang lebih 

besar bagi instrumen risiko bersama dan mengukur kinerja tidak hanya berdasarkan metrik 

konvensional, tetapi juga berdasarkan dampak sosial dan etis. Ini adalah tugas yang berat, 

karena melawan arus kekuasaan dan standarisasi global, tetapi merupakan prasyarat 

mutlak jika ekonomi Islam ingin merealisasikan klaim filosofisnya sebagai alternatif yang 

benar-benar berbeda dari sistem keuangan arus utama di era kontemporer. Realisasi 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

67 
 

potensi ekonomi Islam sebagai sistem yang adil dan distributif sangat bergantung pada 

keberhasilan mengatasi batasan kelembagaan politik yang saat ini justru mendorong 

penyeragaman dan konvergensi. 

 

Implikasi Konvergensi terhadap Tujuan Ekonomi Islam 
Implikasi Konvergensi terhadap Tujuan Ekonomi Islam merupakan isu krusial yang 

menuntut perhatian serius dari para praktisi, regulator, dan akademisi dalam pengembangan 

sistem keuangan syariah kontemporer. Konvergensi, yang dapat didefinisikan sebagai suatu 

proses di mana lembaga dan praktik syariah secara bertahap semakin menyerupai rekan-

rekan konvensionalnya, membawa konsekuensi yang mendalam dan berpotensi merusak 

terhadap pencapaian tujuan mendasar dari ekonomi Islam itu sendiri, khususnya dalam 

aspek keadilan sosial dan kesejahteraan umat. Pada dasarnya, ekonomi Islam didirikan di 

atas landasan filosofis yang bertujuan untuk mewujudkan falah (kebahagiaan dan 

keberhasilan yang komprehensif, baik di dunia maupun di akhirat) melalui penerapan 

prinsip-prinsip keadilan distributif dan penghapusan praktik eksploitatif, terutama riba atau 

bunga. Oleh karena itu, setiap pola perkembangan yang menjauhkan sistem ini dari cita-cita 

luhurnya perlu dikaji secara kritis dan mendalam untuk memastikan relevansi substantifnya 

di tengah dinamika pasar global. 

Tujuan utama, yang dikenal sebagai Maqasid Syariah (tujuan hukum Islam), dalam 

konteks ekonomi diinterpretasikan sebagai upaya maksimal untuk mencapai maslahah 

(kemaslahatan umum), perlindungan harta, dan penegakan keadilan. Tujuan-tujuan luhur ini 

berisiko tergerus secara fundamental oleh tekanan konvergensi. Analisis mendalam 

menunjukkan bahwa orientasi dominan yang kini dianut oleh lembaga keuangan syariah, 

yaitu pengejaran stabilitas dan efisiensi, cenderung menggeser perhatian dan sumber daya 

finansial dari upaya transformasi sosial dan distribusi kekayaan yang seharusnya menjadi 

mandat utama mereka (Algifari & Andrini, 2024). Stabilitas dalam kerangka ini diartikan 

sebagai kemampuan sistem untuk bertahan dari guncangan ekonomi, yang diukur 

menggunakan tolok ukur konvensional, seperti rasio kecukupan modal (Capital Adequacy 

Ratio) atau rasio likuiditas yang sangat ketat. Sementara itu, efisiensi diukur dari 

kemampuan menghasilkan laba dengan biaya operasional yang minimal, suatu metrik yang 

sangat dipengaruhi oleh budaya dan model bisnis korporasi konvensional. 

Prioritas yang berlebihan terhadap stabilitas dan efisiensi ini merupakan produk 

langsung dari mekanisme politik kelembagaan yang telah membentuk kerangka operasional 

lembaga syariah. Ketika lembaga-lembaga syariah harus bersaing di pasar yang sama 

dengan bank-bank raksasa konvensional, dan diatur oleh otoritas yang mengutamakan 

keamanan sistemik (keamanan seluruh sistem keuangan), maka mereka secara pragmatis 

akan memilih jalan yang paling aman dan paling menguntungkan secara komersial. Jalan 

yang dipilih ini hampir selalu mengarah pada adopsi instrumen dan proses yang telah teruji, 

yaitu instrumen berbasis utang, seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan), 

yang profil risikonya terukur dan memberikan kepastian pendapatan yang tinggi bagi bank. 

Di sisi lain, instrumen bagi hasil, seperti musyarakah (kemitraan) dan mudharabah 

(perkongsian modal), meskipun secara filosofis paling sesuai dengan prinsip Islam karena 

membagi risiko dan keuntungan secara adil antara penyedia modal dan pengusaha, justru 

ditinggalkan. Instrumen bagi hasil ini dinilai tidak efisien karena membutuhkan biaya 

pemantauan yang sangat tinggi, kompleksitas manajemen risiko yang rumit, dan 

menyulitkan pemenuhan standar regulasi risiko konvensional. 

Implikasi pertama dan paling serius dari penggeseran orientasi ini adalah reduksi 

peran Maqasid Syariah. Konvergensi menyebabkan Maqasid Syariah, yang seharusnya 

menjadi peta jalan dan pedoman substantif dalam setiap kebijakan dan produk, tereduksi 

menjadi sekadar justifikasi normatif atau legitimasi formalitas. Dalam situasi ini, Maqasid 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

68 
 

tidak lagi digunakan untuk memandu kebijakan dari tahap awal perancangan (sebagai 

pedoman substantif), melainkan hanya digunakan untuk membenarkan produk yang sudah 

dirancang agar stabil dan menguntungkan (sebagai justifikasi normatif) setelah produk 

tersebut selesai dibuat. Dewan Pengawas Syariah (DPS) mungkin saja memberikan fatwa 

bahwa sebuah transaksi murabahah adalah sah dan memenuhi syarat formal (sharia 

compliance). Namun, jika secara kolektif, dominasi instrumen murabahah ini menghambat 

transfer risiko ke sektor riil dan melanggengkan model pembiayaan utang yang menyerupai 

bunga dalam hasil akhirnya, maka tujuan substantif syariah (keadilan distributif dan 

partisipasi risiko) telah gagal dicapai. Dalam konteks ini, kepatuhan syariah menjadi 

minimalis, hanya memenuhi persyaratan formal hukum, tanpa mencapai tujuan etis 

maksimalis dari hukum itu sendiri. Reduksi ini menciptakan jurang antara idealisme (apa 

yang seharusnya dicapai) dan realitas operasional (apa yang sebenarnya dilakukan). 

Kedua, konvergensi secara langsung mengancam pencapaian keadilan sosial dan 

kesejahteraan. Tujuan fundamental ekonomi Islam adalah memitigasi ketidakadilan dan 

memastikan distribusi kekayaan yang lebih merata melalui penghapusan riba dan dorongan 

untuk berbagi risiko dan keuntungan. Para pemikir utama ekonomi Islam modern, seperti 

Muhammad Nejatullah Siddiqi, telah berulang kali menekankan perlunya mekanisme bagi 

hasil untuk mendorong partisipasi risiko dan mewujudkan keadilan sosial. Ketika lembaga 

syariah justru bergantung pada instrumen berbasis utang yang memberikan keuntungan 

terjamin tanpa berbagi kerugian yang sesungguhnya, fungsi sosial mereka sebagai agen 

transformasi sosial menjadi tumpul dan tidak efektif(Astuti et al., 2025) . Dana zakat, wakaf, 

dan instrumen sosial lainnya seringkali hanya ditempatkan di pinggiran operasi (sebagai 

divisi filantropi), sementara inti bisnis tetap berorientasi pada maksimalisasi keuntungan 

finansial. Ketiadaan instrumen bagi hasil yang kuat dan berkelanjutan berarti lembaga 

syariah tidak berpartisipasi secara aktif dalam pembangunan ekonomi riil yang transformatif 

dan berbasis risiko bersama, melainkan hanya menjadi penyedia modal dengan jaminan, 

yang secara fungsional serupa dengan praktik konvensional. Konsekuensinya, perbedaan 

antara hasil ekonomi dari bank syariah dan bank konvensional menjadi tidak signifikan bagi 

masyarakat luas, sehingga mengurangi nilai proposisi unik dari ekonomi Islam di mata 

publik. Kegagalan dalam mempromosikan bagi hasil tidak hanya melanggar cita-cita 

keadilan, tetapi juga membatasi potensi ekonomi Islam untuk mendorong kewirausahaan 

dan investasi produktif yang lebih berisiko, yang sangat dibutuhkan untuk pertumbuhan yang 

inklusif. 

Ketiga, konvergensi menimbulkan tantangan identitas dan kepercayaan yang dapat 

merusak keberlangsungan sistem dalam jangka panjang. Jika produk-produk keuangan 

syariah secara fungsional, harga, dan prosesnya hampir tidak dapat dibedakan dari produk 

konvensional, maka legitimasi moral dan etis yang menjadi daya tarik awalnya akan terkikis. 

Masyarakat yang awalnya memilih sistem syariah karena menjanjikan sistem yang lebih adil 

dan etis akan merasa kecewa ketika melihat bahwa hasil akhirnya sama saja, yaitu dominasi 

praktik utang dan kurangnya perhatian terhadap isu-isu sosial yang substansial. Reduksi 

identitas ini dapat menghambat pertumbuhan jangka panjang karena kehilangan basis moral 

yang menjadi pembeda utama. Kepercayaan publik adalah aset terbesar sistem syariah, 

dan ketika kepercayaan tersebut runtuh akibat konvergensi praktik, institusi-institusi syariah 

berisiko kehilangan dukungan etis yang membedakannya dari institusi konvensional. 

Identitas unik ini penting karena merupakan daya tarik utama bagi nasabah yang mencari 

investasi yang sejalan dengan nilai-nilai agama mereka. 

Kondisi konvergensi yang menghasilkan berbagai implikasi negatif ini membuka 

ruang yang mendesak bagi komunitas akademik, praktisi, dan regulator untuk meninjau 

ulang arah pengembangan ekonomi Islam secara fundamental. Tinjauan ulang ini harus 

fokus pada bagaimana sistem syariah dapat menjadi adaptif terhadap tuntutan era digital 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

69 
 

dan integrasi global, seperti yang terjadi dalam evolusi pemikiran ekonomi Islam 

kontemporer, tanpa kehilangan orientasi nilai intinya. Adaptasi terhadap perubahan 

lingkungan pasar dan teknologi memang penting, namun adaptasi yang dilakukan haruslah 

bersifat selektif dan berprinsip. Institusi syariah tidak boleh sekadar meniru praktik terbaik 

konvensional, tetapi harus berani menciptakan model bisnis dan kerangka regulasi yang 

benar-benar berasal dari filosofi Islam, yang memprioritaskan bagi hasil dan keadilan sosial 

di atas kepastian keuntungan. 

Langkah fundamental yang harus ditempuh dalam tinjauan ulang ini adalah 

mengembalikan Maqasid Syariah sebagai pedoman substantif kebijakan di tingkat regulasi. 

Hal ini menuntut regulator untuk berani merancang kerangka peraturan yang memberikan 

insentif (dorongan) yang kuat dan terukur bagi bank syariah untuk menggunakan instrumen 

bagi hasil, yaitu musyarakah dan mudharabah. Insentif ini dapat berupa perlakuan risiko 

yang jauh lebih ringan untuk instrumen bagi hasil dibandingkan instrumen utang, suatu 

pendekatan yang bertolak belakang dengan aturan Basel yang didominasi pandangan 

konvensional. Dengan demikian, regulator perlu menginternalisasi dan mengakui bahwa 

risiko yang dipikul bersama (shared risk) melalui bagi hasil adalah risiko yang dikehendaki 

syariat untuk tujuan sosial yang lebih besar, dan oleh karena itu harus diperlakukan secara 

berbeda dari risiko utang yang terakumulasi. Jika instrumen bagi hasil tetap dikenakan 

standar risiko yang sama dengan utang, konvergensi akan terus berlanjut karena bank 

secara rasional akan selalu memilih instrumen yang paling stabil secara regulasi, yaitu 

utang. 

Selain insentif regulasi, perlu dikembangkan metrik kinerja ganda yang mengikat. 

Lembaga syariah harus dievaluasi tidak hanya berdasarkan profitabilitas (return on equity), 

efisiensi biaya, dan stabilitas finansial, tetapi juga berdasarkan metrik dampak sosial (social 

impact metrics) dan pencapaian Maqasid Syariah. Metrik ini harus mengukur seberapa 

besar porsi pembiayaan yang disalurkan ke sektor riil (produksi barang dan jasa nyata yang 

menciptakan lapangan kerja), seberapa efektif penyaluran dana sosial (zakat, wakaf, 

sedekah) dalam mengurangi kemiskinan, dan seberapa jauh lembaga tersebut berkontribusi 

pada pengurangan ketidaksetaraan. Tanpa adanya kewajiban pelaporan dan evaluasi yang 

transparan atas metrik Maqasid ini, orientasi laba akan terus mendominasi dan menggeser 

prioritas, sementara tujuan keadilan dan kesejahteraan akan terabaikan di tengah hiruk 

pikuk pasar. 

Secara kelembagaan, upaya tinjauan ulang ini juga memerlukan penguatan peran 

Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang masif. DPS tidak boleh hanya berfungsi sebagai 

stempel pengesahan formal yang memastikan dokumen kontrak telah sesuai. Sebaliknya, 

DPS harus memiliki otoritas yang lebih besar dalam membentuk strategi bisnis lembaga 

sejak tahap perencanaan produk. Anggota DPS harus terdiri dari akademisi dan praktisi 

yang tidak hanya memahami hukum Islam (fiqh) secara mendalam, tetapi juga memiliki 

keahlian yang relevan di bidang ekonomi makro, manajemen risiko modern, dan teknologi 

keuangan (fintech syariah), sehingga mampu memberikan panduan yang relevan dan 

transformatif (Rafsanjani, 2021). Mereka harus berani menantang praktik yang, meskipun 

formalnya sah, secara substantif merusak tujuan syariah. Dengan peran DPS yang lebih 

proaktif, lembaga syariah dapat dipastikan untuk mengintegrasikan tujuan etis ke dalam 

setiap lini bisnis, bukan hanya sebagai tambahan kosmetik. 

Dengan mengembalikan Maqasid Syariah pada posisi sentral dan 

mentransformasikannya dari justifikasi normatif menjadi panduan substantif kebijakan, 

ekonomi Islam memiliki peluang nyata untuk merealisasikan klaim filosofisnya sebagai 

alternatif yang benar-benar berbeda dan lebih adil daripada sistem keuangan arus utama di 

era kontemporer. Tinjauan ulang ini adalah prasyarat mutlak untuk mengatasi batasan 

kelembagaan politik yang saat ini justru mendorong penyeragaman dan konvergensi, 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

70 
 

sehingga realisasi potensi ekonomi Islam sebagai sistem yang adil dan distributif dapat 

tercapai secara berkelanjutan 

 

6. Conclusion 

Berdasarkan analisis, dapat disimpulkan bahwa ekonomi Islam tengah 

mengalami proses penyeragaman atau konvergensi dengan sistem konvensional, 

yang terutama terwujud dalam dominasi produk berbasis utang seperti murabahah 

dibandingkan skema bagi hasil yang lebih ideal. Fenomena ini bukanlah pilihan 

sukarela, melainkan akibat tekanan sistematis dari kerangka regulasi negara yang 

mengedepankan stabilitas dan tuntutan pasar akan efisiensi serta profitabilitas, 

sehingga memaksa lembaga syariah mengadopsi model operasional yang serupa 

dengan lembaga konvensional demi kelangsungan usaha. Implikasinya, tujuan 

substantif ekonomi Islam seperti keadilan distributif, penghapusan riba, dan 

pencapaian kesejahteraan menyeluruh atau falah terancam tergerus, karena 

orientasi sistem bergeser ke pencapaian keuntungan dan kepatuhan formal semata. 

Oleh karena itu, diperlukan reformasi mendasar pada tingkat regulasi dan 

kelembagaan, termasuk penguatan peran pengawas syariah dan penerapan metrik 

kinerja yang mengintegrasikan dampak sosial, agar ekonomi Islam dapat kembali 

pada jalur diferensiasi substantif dan mewujudkan janji filosofisnya sebagai sistem 

yang benar-benar alternatif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

71 
 

References  

A’yun, Q., Setiawan, S., & Prayogi, A. (2025). Konvergensi digital dan fikih muamalah: 

Membangun ekosistem keuangan syariah berkelanjutan. Jurnal Ekonomi Bisnis, 

Manajemen Dan Akuntansi (Jebma), 5(1), 100–108. 

Ajustina, F., & Nisa, F. L. (2024). Eksplorasi Model Pembiayaan Perbankan Syariah Dengan 

Akad Musyarakah Yang Berkelanjutan. Jurnal Rumpun Manajemen Dan Ekonomi, 1(3), 

352–356. 

Algifari, M. A., & Andrini, R. (2024). Maqasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi Islam 

(Analisis Komprehensif dan Implementasi). Journal of Sharia Economics Scholar 

(JoSES), 2(3). 

Annisa, L. N. (2024). Inovasi dalam Keuangan Syariah dan Dampaknya terhadap 

Perdagangan Internasional: Sukuk di Pasar Global. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(2), 

2191–2197. 

Araffi, M., Setyono, J., & others. (2024). Sejarah, Implementasi, dan Dampak Peraturan 

Basel I, Basel II, dan Basel III di Indonesia. Jurnal Ilmu Ekonomi Dan Implementasi, 

1(1), 1–12. 

Arrahman, A. (2020). Kolonialisasi metodologi ekonomi Islam. ABHATS: Jurnal Islam Ulil 

Albab, 1(1), 100–114. 

Astuti, E. N., Hayati, M., & Putri, R. (2025). Analisis Konvergensi Pertumbuhan Ekonomi Di 

Indonesia Tahun 2018-2023 Dalam Perspektif Ekonomi Islam. Jurnal Intelek Dan 

Cendikiawan Nusantara, 2(2), 1044–1056. 

Dr. Sutisna, M. A. (2021). Maqashid Syariah Imam Al-Ghazali. Panorama Maqashid Syariah, 

26. 

Fadila, N., & Soumena, F. Y. (2025). Sinergi pemerintah dan lembaga keuangan syariah 

dalam peningkatan literasi ekonomi Islam. JEI: Jurnal Ekonomi Islam, 3(1), 56–86. 

Ghozali, M. (2018). Analisis sistem lembaga keuangan syariah Dan lembaga keuangan 

konvensional. IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 14(1), 19–21. 

Ghulam, Z. (2016). Implementasi Maqashid Syariah Dalam Koperasi Syariah. Iqtishoduna: 

Jurnal Ekonomi Islam, 5(1), 90–112. 

Hadi, K. (n.d.). Sistem Ekonomi Islam: Adaptasi Kultural Indonesia dalam Ekonomi Global. 

Penerbit Adab. 

Hambari, H., & Ayuniyyah, Q. (2022). Pemisahan Maqashid Syariah dari Ilmu Ushul Fiqh 

dan Pengaruhnya Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer. Mizan: Journal of 

Islamic Law, 6(1), 11–18. 

Harahap, S., & ARISMAN, A. (2024). Maqashid Al-Syari’ah Berdasarkan Kemaslahatan 

yang Dipelihara dalam Hukum Islam. HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam, 6(2), 92–106. 

Irana, D., Almubarok, M. B., Riyanto, M., Ramadhan, R. O., Zarkasih, M. H., & Akun, M. H. 

S. (2025). PENGEMBANGAN HUKUM EKONOMI SYARIAH DALAM ERA DIGITAL: 

TANTANGAN DAN ADAPTASI. Jurnal Inovasi Hukum, 6(3). 

Irawan, J. J., & SH, M. H. (2016). Surat Berharga: Suatu Tinjauan Yuridis dan Praktis. 

Kencana. 

Islam, M. R. I. (2024). Pembagian Maqashid al-Syari’ah berdasarkan pengaruhnya terhadap 

umat manusia (Dharuriyyat, Hajiyyat dan Tahsiniyat). CLJ: Celestial Law Journal, 2(1), 

93–105. 

Iswanto, B. (2014). Dimensi politik hukum dalam perkembangan ekonomi Islam di Indonesia. 

Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 14(2), 271–284. 

Kotta, M. I., Alrasyid, H., Parakassi, I., & Mansyur, F. (2025). Analisis Pemikiran Ekonom 

Islam pada Masa Kontemporer:(Muhammad Nejatullah Siddiqi, Umer Chapra, Syed 

Nawab Haidar Naqvi). Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an, 6(2), 14–24. 



 
 

Navis Ahdan. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),51-72. 
 
 

 

72 
 

Mansur, A. (2009). Konsep Uang dalam Perspektif Ekonomi Islam dan Ekonomi 

Konvensional. Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam, 12(1), 

155–179. 

Mohammed Sarea, A., & Mohd Hanefah, M. (2013). The need of accounting standards for 

Islamic financial institutions: evidence from AAOIFI. Journal of Islamic Accounting and 

Business Research, 4(1), 64–76. 

Mukaromah, H., & Rizal, F. (2021). Relevansi Pemikiran Ekonomi Islam Abu Yusuf Dengan 

Mekanisme Pasar Modern. Journal of Islamic Economics and Philanthropy (JIEP). E-

ISSN, 2655, 335X. 

Nazaruddin, N., & Kamilullah, F. (2020). Maqashid As-Syariah Terhadap Hukum Islam 

Menurut Imam As-Syatibi Dalam Al-Muwafaqat. Jurnal Asy-Syukriyyah, 21(1), 106–

123. 

Ningsih, L. W., Astuti, R. P., Holisah, S. N., Amin, M. S., & Yunus, M. (2024). Perkembangan 

sistem pembayaran di Indonesia: Kebijakan dan peran Bank Indonesia. Jurnal 

Ekonomi Dan Bisnis Digital, 1(4), 697–702. 

Nurhayadi, Y., Heriansyah, D., Susanti, E., & Azzahra, S. A. (2019). Realita Dinamika Pasar: 

Studi Intensif Distingsi Syariah Konvensional. Al-Urban, 3(2), 190–202. 

Parembai, M. (2024). Masa Depan Ekonomi Islam di Indonesia: Analisis Peluang, Tantangan, 

dan Strategi. Tijarah: Jurnal Ekonomi Syariah, 3(2). 

Putra, R. H., Jaswir, I., Wira, A., & Novia, A. (2025). Epistemologi Ekonomi Islam: Perspektif 

Sosiologi Dalam Menghadapi Krisis Ekonomi Global. ISTIKHLAF: Jurnal Ekonomi, 

Perbankan Dan Manajemen Syariah, 7(1), 169–186. 

Quddus, M. S. Q. (2025). Analisis Konvergensi Hukum Ekonomi Internasional: Tantangan 

Hukum Bagi Indonesia Dalam Mengharmonisasikan Kepentingan Brics Dan Asean. 

Equality: Journal of Law and Justice, 2(1), 62–88. 

Rafsanjani, H. (2021). Peran Dewan Pengawas Syariah (DPS) Pada Lembaga Keuangan 

Syariah. Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 6(1), 267–278. 

Rohmah, N. S. (2018). Studi Komparasi Konsep Uang Dalam Ekonomi Konvensional Dan 

Ekonomi Islam. ADILLA: Jurnal Ilmiah Ekonomi Syari’ah, 1(1), 78–95. 

Roslan, M. M., & Zainuri, A. O. (2023). Teori hifz al-nafs dalam maqasid syariah: Analisis 

pendalilan: The theory of hifz al-nafs in maqasid syariah: Argumentation analysis. 

Journal of Muwafaqat, 6(1), 1–13. 

Rudin, A. A., & Filtra, E. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Syariah dalam Sistem Hukum untuk 

Penguatan Stabilitas dan Pertumbuhan Ekonomi Islam. Journal of Economics, 

Management, and Accounting, 1(1), 39–47. 

Suadi, A., & others. (2018). Peluang Dan Tantangan Lembaga Keuangan Syariah Dalam 

Menghadapi Era Pasar Bebas/Opportunities and Challenges of Sharia Financial 

Institutions in Dealing With Free Market. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 7(1), 1–22. 

Sultoni, H. (2021). Manajemen Likuiditas Pada Bank Syariah. At Tujjar, 9(2), 78–93. 

Yulitasari, L., Putri, M. E., & Madnasir, M. (2024). Paradigma ekonomi Islam dan 

perkembangan ekonomi umat di Indonesia. Perbanas Journal of Islamic Economics 

and Business, 4(1), 14–23. 

Zohri, M. H., & Hilalludin, H. (2025). EKONOMI ISLAM MASA KINI: ANTARA REGULASI, 

GAYA HIDUP, DAN TEKNOLOGI SOSIAL. TAKAFUL: Jurnal Ekonomi Dan Perbankan 

Syariah, 1(1), 33–44. 

 


