
A. Farur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.  
ISSN (Online): 2985-8488 

    

                                        Copyright © 2023 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 

(CC-BY) 4.0 international license. (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Received: 12 Oktober 2025   
Accepted: 20 Desember 2025 
 

 

*Corresponding author:  
A. Fahrur Rozi  
(Universitas Islam Raden 
Rahmat Malang)  
 
E-mail: 
fahrur.rozi@uniramalang.ac.id 
 

 

RESEARCH ARTICLE   

PENCATATAN NIKAH SEBAGAI INSTRUMEN TERTIB 

SOSIAL DALAM BINGKAI FIQIH SOSIAL  

 
 
A. Fahrur Rozi1* 
 
 
Abstract: This study explores marriage registration from the perspective of social fiqh, 

focusing on the role of the state and its impact on social order. The research aims to analyze 

the concept of social fiqh in marriage registration, reveal contemporary Islamic scholars' 

views, and explain the connection between registration and modern legal governance. 

Employing a qualitative library research method, the data were derived from classical Islamic 

texts, contemporary fiqh literature, and state regulations. The findings indicate that marriage 

registration functions as a social fiqh instrument bridging sharia values and public interest. 

The state holds legitimate authority to mandate registration as a legal safeguard and means 

of ensuring social order. This study highlights the significance of integrating religious texts 

and social realities through the framework of social fiqh. 

Keywords: Marriage Registration, Fiqh, Social 

 

Abstrak: Penelitian ini membahas pencatatan nikah dalam perspektif fiqh sosial, dengan 

fokus pada peran negara dan dampaknya terhadap ketertiban sosial. Tujuan penelitian 

adalah menganalisis konsep fiqh sosial dalam pencatatan nikah, mengungkap pandangan 

ulama kontemporer, serta menjelaskan hubungan pencatatan nikah dengan regulasi negara 

modern. Penelitian menggunakan metode studi pustaka dengan pendekatan kualitatif, 

menganalisis data dari kitab turats, literatur fiqh kontemporer, dan kebijakan negara. Hasil 

menunjukkan bahwa pencatatan nikah merupakan instrumen fiqh sosial yang menjembatani 

nilai-nilai syariah dan kepentingan sosial masyarakat. Negara memiliki legitimasi untuk 

menetapkan pencatatan nikah sebagai bentuk perlindungan hukum dan ketertiban sosial. 

Penelitian ini menegaskan pentingnya sinergi antara teks keagamaan dan realitas sosial 

melalui pendekatan fiqh sosial. 

Kata Kunci: Pencatatan Nikah, Fiqh, Sosial. 

  
About Author  
A. Fahrur Rozi, Universitas Islam Raden Rahmat Malang, Indonesia 
 
To cite this article: A. Fahrur Rozi. (2025). Pencatatan Nikah sebagai Instrumen Tertib 

Sosial dalam Bingkai Fiqih Sosial. Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:fahrur.rozi@uniramalang.ac.id1


 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

37 
 

 

1. Introduction 

Fenomena pernikahan tanpa pencatatan (nikah sirri) masih marak terjadi di 

Indonesia, terutama di pedesaan. Nikah sirri yang tidak dicatat resmi masih menjadi 

tantangan besar karena berdampak negatif terhadap perlindungan hak individu dan 

stabilitas sosial. Masyarakat banyak yang menganggap pencatatan nikah hanya sebagai 

formalitas administratif dan bukan bagian tuntutan syariat, sehingga seringkali pasangan 

menikah tidak melaporkannya ke KUA. Padahal, nikah sirri menimbulkan berbagai 

persoalan hukum; misalnya, tanpa akta nikah sulit membuktikan status pernikahan dan 

mempersulit pengurusan hak-hak istri dan anak seperti hak waris, hak nafkah, dan 

perlindungan hukum. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 menegaskan bahwa setiap 

pernikahan harus dicatat oleh negara agar memiliki kekuatan hukum (Rosyadi & Kahar, 

2023). karena pencatatan nikah tidak hanya melayani ketertiban administrasi tetapi juga 

melindungi hak-hak keluarga Berdasarkan perspektif fiqh sosial, pencatatan nikah 

dipandang sebagai maslahah mursalah penting yang bertujuan menjaga ketertiban sosial 

dan kemaslahatan umat. Pendekatan ini menegaskan urgensi pencatatan nikah dalam 

menegakkan keadilan keluarga dan keharmonisan sosial. 

Sejumlah kajian pustaka menekankan pentingnya aspek hukum dan sosial dari 

pencatatan nikah. Kajian pustaka menunjukkan bahwa berbagai pandangan ulama dan 

pemikir Islam memberi dasar teoretis yang kuat mengenai pentingnya pencatatan 

pernikahan. Pencatatan nikah tidak sekadar prosedur administratif biasa, tetapi merupakan 

sarana untuk mencapai tujuan syariat dalam menciptakan keadilan dan kesejahteraan 

sosial. Pendekatan-pendekatan ushul fiqh umumnya memandang pencatatan nikah sebagai 

bentuk perlindungan hak-hak keluarga, terutama dalam konteks pemeliharaan keturunan 

dan kehormatan umat. Meski demikian, belum ada kajian khusus mengenai bagaimana 

pencatatan pernikahan dapat berkontribusi pada tegaknya tatanan masyarakat (ketertiban 

sosial) dalam perspektif fiqh sosial. Kebanyakan penelitian sebelumnya lebih 

menitikberatkan aspek syariah normatif atau administratif, sehingga kekhususan fiqh sosial 

dalam konteks pencatatan nikah perlu eksplorasi lebih lanjut. Karena itu, penelitian ini 

dirancang untuk menutup kekosongan literatur tersebut. Adapun tujuan dari Penelitian ini 

memiliki adalah sebagai berikut: 

Menganalisis konsep pencatatan nikah dalam perspektif fiqh sosial, menekankan 

aspek kemaslahatan dan ketertiban dalam pelaksanaannya. Pendekatan ini bertujuan 

mengeksplorasi bagaimana fiqh sosial memandang pencatatan nikah sebagai penguatan 

tatanan sosial umat. Mengungkap hubungan antara pencatatan nikah dan terciptanya 

ketertiban sosial dalam masyarakat, termasuk implikasi sosialnya bagi unit keluarga. Fokus 

ini akan melihat apakah pencatatan resmi dapat meningkatkan stabilitas dan keadilan sosial. 

Menggali pandangan ulama dan pemikir Islam kontemporer mengenai kewajiban pencatatan 

nikah, melalui kajian fatwa, tulisan, dan kebijakan agama. Sumber-sumber seperti fatwa MUI 

dan pendapat ahli akan dianalisis untuk memahami sikap keagamaan terhadap pencatatan. 

Menjelaskan peran negara dalam mengatur pencatatan nikah sebagai penerapan nilai-nilai 

syariah di era modern. KHI menegaskan bahwa pencatatan dilakukan oleh pegawai pencatat 

nikah (KUA) untuk melindungi hak keluarga, sehingga penelitian ini juga memeriksa 

kebijakan pemerintah terkait.  

Tujuan-tujuan ini diharapkan dapat memberikan kerangka kerja untuk menganalisis 

urgensi pencatatan nikah secara komprehensif dari perspektif maslahah. Dengan 

memperhatikan fakta dan tujuan di atas, hipotesis penelitian ini adalah bahwa memperkuat 

pencatatan nikah sebagai instrumen fiqh sosial akan meningkatkan ketertiban sosial dan 

perlindungan keluarga. Dalam teori maslahah, kebijakan hukum seharusnya diarahkan 

https://consensus.app/papers/analysis-of-legal-certainty-aspects-in-indonesian-rosyadi-kahar/74fada518235574ebc2653264d521992/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/analysis-of-legal-certainty-aspects-in-indonesian-rosyadi-kahar/74fada518235574ebc2653264d521992/?utm_source=chatgpt


 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

38 
 

untuk mencegah kemadharatan dan mencapai kemanfaatan. Secara praktis, implementasi 

pencatatan nikah dipandang dapat memberikan kepastian hukum, melindungi hak keluarga, 

dan mencegah konflik sosial. Pendekatan fiqh sosial menyatakan bahwa menolak mafsadah 

(kerusakan) lebih diutamakan daripada meraih maslahat (kebaikan), sehingga 

pendokumentasian pernikahan resmi dianggap sebagai bentuk pencegahan kerugian bagi 

umat. Hipotesis ini menjadi dasar pentingnya penelitian ini, karena belum ada kajian 

komprehensif yang secara eksplisit menggabungkan prinsip fiqh sosial dengan kebijakan 

pencatatan nikah. Penelitian diharapkan mengonfirmasi bahwa regulasi pencatatan nikah, 

bila diterapkan berdasarkan prinsip fiqh sosial, akan memperkuat keadilan keluarga dan 

menjaga keharmonisan sosial masyarakat. Implikasi praktis penelitian ini adalah untuk 

menyarankan strategi kebijakan dan edukasi publik agar pencatatan nikah dapat dijadikan 

instrumen sosial efektif demi kemaslahatan umat. 

 

2. Literature Review 

Pencatatan Pernikahan 

Pencatatan pernikahan merupakan suatu instrumen administratif yang sangat vital 

dalam tata kelola kependudukan dan hukum keluarga di Indonesia, di mana secara 

konseptual ia dipahami sebagai kegiatan yang dilakukan oleh pejabat negara untuk 

membukukan peristiwa perkawinan ke dalam daftar resmi sebagai bukti formal terjadinya 

ikatan lahir batin antara seorang pria dan wanita (Jamal, dkk., 2022). Secara yuridis, 

tindakan pencatatan ini tidak hanya sekadar formalitas administratif belaka, melainkan 

dipandang sebagai upaya fundamental yang dilakukan negara untuk memberikan kepastian 

hukum serta perlindungan yang konkret terhadap hak-hak sipil suami, istri, maupun anak-

anak yang dilahirkan dari perkawinan tersebut (Ombo, dkk., 2023). Dalam konteks Indonesia 

yang memiliki kemajemukan regulasi, ditetapkan bahwa khusus bagi umat Islam, seluruh 

proses pencatatan pernikahan dilaksanakan oleh Pegawai Pencatat Nikah (PPN) yang 

berkedudukan di Kantor Urusan Agama (KUA) tingkat kecamatan, yang merupakan 

perpanjangan tangan pemerintah dalam memastikan setiap peristiwa perkawinan 

terdokumentasi dengan akurat sesuai dengan mandat undang-undang yang berlaku 

(Hurriyah, 2019). Landasan hukum utama yang menjadi payung besar bagi praktik ini adalah 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, yang secara eksplisit pada 

pasal-pasalnya menegaskan kewajiban bagi setiap warga negara untuk mencatatkan 

perkawinannya guna memperoleh legitimasi hukum yang kuat (Hurriyah, 2019). Kewajiban 

ini pun diperkuat kembali melalui konsensus para ulama dan ahli hukum Islam di Indonesia 

yang dituangkan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), terutama pada Pasal 5 dan Pasal 6, 

yang secara jelas menginstruksikan bahwa demi terjaminnya ketertiban dalam rumah 

tangga, setiap perkawinan harus dicatat dan dilakukan di bawah pengawasan langsung 

Pegawai Pencatat Nikah agar memiliki kekuatan pembuktian di masa depan (Ombo, dkk., 

2023). 

Apabila ditelaah lebih dalam, urgensi dari pencatatan pernikahan mencakup dimensi 

yang sangat luas, mulai dari aspek legalitas hingga aspek kemaslahatan umat yang dalam 

terminologi hukum Islam sering disebut sebagai maqashid asy-syari’ah, di mana tujuan 

substantifnya adalah untuk menciptakan ketertiban sosial dan kepastian hukum melalui 

penerbitan bukti otentik berupa Akta Nikah atau Buku Nikah yang menjadi identitas resmi 

pasangan di mata negara (Jamal, dkk., 2022). Keberadaan dokumen ini menjadi pembeda 

utama dalam status hukum seseorang; tanpa adanya pencatatan resmi, sebuah pernikahan 

yang terjadi di masyarakat seringkali hanya dianggap sebagai pernikahan siri atau di bawah 

tangan, yang meskipun secara agama mungkin dianggap sah oleh sebagian kalangan, 

namun secara hukum negara ia dianggap tidak ada sehingga membawa implikasi negatif 

yang luas bagi perlindungan hak-hak perempuan dan anak (Ombo, dkk., 2023). Hal ini 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

39 
 

dikarenakan tanpa adanya dokumen pencatatan yang sah, hak-hak istri seperti hak atas 

nafkah pasca perceraian, hak kewarisan, hingga hak perlindungan hukum lainnya menjadi 

sulit untuk diperjuangkan melalui jalur peradilan resmi (Ombo, dkk., 2023). Begitu pula 

dengan anak yang dilahirkan, di mana tanpa adanya buku nikah orang tuanya, proses 

pengurusan administrasi kependudukan seperti Akta Kelahiran akan menghadapi kendala 

birokrasi yang kompleks, yang pada akhirnya dapat menghambat akses anak terhadap hak-

hak dasar lainnya (Ombo, dkk., 2023). 

Selain fungsi perlindungan individu, pencatatan pernikahan juga merupakan bagian 

integral dari fungsi pelayanan publik yang dijalankan oleh pemerintah melalui Kementerian 

Agama. Dalam konteks ini, Kantor Urusan Agama memiliki tanggung jawab untuk 

memberikan pelayanan yang berkualitas, transparan, dan akuntabel kepada masyarakat 

yang ingin melegalkan hubungan mereka (Hurriyah, 2019). Pelayanan pencatatan nikah di 

KUA melibatkan serangkaian prosedur yang teliti, dimulai dari pemeriksaan dokumen 

kependudukan yang dikenal sebagai model N1 hingga N4, pemeriksaan kesehatan bagi 

calon pengantin, hingga proses verifikasi keabsahan syarat-syarat pernikahan menurut 

hukum Islam dan hukum negara (Hurriyah, 2019). Keberhasilan proses ini sangat 

bergantung pada kompetensi, daya tanggap, serta integritas para pegawai pencatat nikah 

yang bertugas, karena setiap data yang masuk ke dalam buku register pernikahan akan 

menjadi data primer bagi basis data kependudukan nasional (Hurriyah, 2019). Secara teknis, 

regulasi yang mengatur detail operasional pencatatan ini saat ini merujuk pada Peraturan 

Menteri Agama (PMA) Nomor 20 Tahun 2019, yang dirancang sedemikian rupa untuk 

mempermudah masyarakat dalam mendapatkan akses pencatatan nikah yang sah dan 

mencegah terjadinya praktik-praktik pernikahan yang melanggar ketentuan hukum (Ombo, 

dkk., 2023). 

Lebih lanjut, pencatatan pernikahan di Kantor Urusan Agama diakui sebagai sebuah 

fakta hukum yang tak terbantahkan bagi masyarakat muslim di Indonesia. Hal ini 

menegaskan bahwa sebuah perkawinan bukan hanya merupakan ikatan religius yang 

bersifat pribadi, tetapi juga merupakan kontrak sosial-legal yang memerlukan pengakuan 

kolektif melalui instansi resmi pemerintah (Jamal, dkk., 2022). Dengan dicatatnya sebuah 

pernikahan, maka secara otomatis timbul hak dan kewajiban yang dilindungi oleh perangkat 

undang-undang, termasuk perlindungan terhadap harta bersama dalam perkawinan serta 

kejelasan nasab atau garis keturunan anak (Jamal, dkk., 2022). Dalam perspektif yang lebih 

makro, kebijakan pencatatan ini merupakan hasil ijtihad para ahli hukum Islam di Indonesia 

yang menyadari bahwa di era modern ini, dokumentasi tertulis jauh lebih menjamin keadilan 

dibandingkan dengan kesaksian lisan semata (Ombo, dkk., 2023). Oleh karena itu, ketaatan 

masyarakat dalam melakukan pencatatan pernikahan bukan hanya merupakan bentuk 

kepatuhan terhadap administrasi negara, melainkan juga bagian dari pengamalan ajaran 

agama yang menekankan pentingnya menjaga ketertiban, keadilan, dan kemaslahatan 

dalam setiap sendi kehidupan bermasyarakat (Ombo, dkk., 2023). Melalui sinkronisasi 

antara hukum agama dan hukum negara ini, pencatatan pernikahan di KUA menjadi pilar 

utama dalam membangun fondasi keluarga yang kokoh dan terlindungi secara hukum di 

Indonesia (Hurriyah, 2019). Dengan demikian, kualitas pelayanan yang diberikan oleh 

instansi pencatat nikah harus terus ditingkatkan agar masyarakat merasa terbantu dan 

termotivasi untuk senantiasa taat pada jalur hukum yang berlaku, sehingga seluruh peristiwa 

pernikahan di wilayah hukum Republik Indonesia dapat terdokumentasi dengan baik demi 

kepentingan generasi masa depan (Hurriyah, 2019). 

 

 

 

 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

40 
 

Maqashid Syariah 

Maqashid syariah secara etimologis terdiri dari dua kata, yaitu maqashid yang 

berarti maksud atau tujuan, dan syariah yang berarti jalan menuju sumber air atau hukum-

hukum Allah yang ditetapkan bagi hamba-Nya. Secara terminologi, maqashid syariah 

dipahami sebagai tujuan-tujuan yang hendak dicapai oleh syari’at demi kemaslahatan umat 

manusia, baik di dunia maupun di akhirat (Paryadi, 2021). Konsep ini merupakan pilar utama 

dalam studi hukum Islam karena menjadi ruh yang menghidupkan setiap produk hukum, di 

mana setiap ketentuan Tuhan diyakini memiliki rahasia, hikmah, dan tujuan tertentu yang 

bermuara pada perlindungan kepentingan makhluk (Hermanto, 2021). Para ulama ushul fiqh 

menegaskan bahwa memahami maqashid syariah adalah syarat mutlak bagi seorang 

mujtahid dalam melakukan ijtihad, sebab tanpa pemahaman mendalam terhadap tujuan 

hukum, proses penetapan hukum akan kehilangan arah dan terjebak pada formalitas 

tekstual semata (Paryadi, 2021). Dalam konteks yang lebih dinamis, maqashid syariah 

berfungsi sebagai metode ijtihad yang memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan 

responsif terhadap perubahan zaman, khususnya dalam pembaruan hukum keluarga Islam 

(Hermanto, 2021). Substansi utama dari teori ini adalah terwujudnya kemaslahatan 

(maslahah) yang mencakup segala hal yang mendatangkan manfaat dan menjauhkan 

kerusakan bagi manusia (Suhaimi, dkk., 2023). 

Penerapan maqashid syariah dalam konstruksi hukum Islam bersandar pada prinsip 

bahwa hukum diturunkan bukan untuk menyulitkan, melainkan untuk memberikan rahmat 

bagi alam semesta melalui pemeliharaan elemen-elemen daruriyat atau kebutuhan primer 

(Hermanto, 2021). Elemen-elemen ini dirumuskan dalam lima pilar perlindungan utama yang 

dikenal sebagai al-dharuriyat al-khams, yang meliputi perlindungan terhadap agama (hifz al-

din), perlindungan jiwa (hifz al-nafs), perlindungan akal (hifz al-aql), perlindungan keturunan 

(hifz al-nasl), dan perlindungan harta (hifz al-mal) (Paryadi, 2021). Setiap pilar ini memiliki 

tingkatan urgensi yang harus dijaga agar kehidupan manusia tetap stabil dan harmonis. 

Sebagai contoh, dalam hukum keluarga, perlindungan terhadap keturunan menjadi fokus 

utama yang diwujudkan melalui legalitas pernikahan, sedangkan perlindungan terhadap 

harta diwujudkan melalui aturan waris dan nafkah (Hermanto, 2021). Para ahli hukum Islam 

seperti Al-Syatibi memandang bahwa maqashid syariah adalah kunci untuk memahami 

alasan di balik penetapan sebuah hukum (illat) dan hikmah yang terkandung di dalamnya, 

sehingga hukum tidak lagi dipandang sebagai beban, melainkan sebagai jalan menuju 

kesejahteraan hakiki (Paryadi, 2021). Kemaslahatan yang menjadi inti dari maqashid syariah 

ini tidak bersifat subjektif atau mengikuti nafsu manusia, melainkan harus sejalan dengan 

prinsip-prinsip universal yang telah ditetapkan oleh Allah SWT dalam Al-Qur'an dan Sunnah 

(Suhaimi, dkk., 2023). 

Dalam tataran implementasi dan tata kerja hukum, maqashid syariah berperan 

sebagai pendekatan strategis untuk melakukan rekontekstualisasi dan rekonsiderasi 

terhadap keberlakuan hukum Islam di tengah masyarakat modern (Suhaimi, dkk., 2023). Hal 

ini sangat penting mengingat realitas sosial terus berkembang, sehingga diperlukan sebuah 

metodologi ijtihad yang fleksibel namun tetap terjaga orisinalitasnya. Melalui maqashid 

syariah, para fukaha dapat menarik kesimpulan hukum dari permasalahan-permasalahan 

baru yang belum ada nash secara spesifik dengan cara melihat kesesuaian tindakan 

tersebut dengan tujuan umum syariat (Hermanto, 2021). Posisi maqashid syariah juga 

menjadi tolok ukur dalam menilai apakah sebuah hukum masih efektif memberikan 

kemaslahatan atau justru telah berubah menjadi beban bagi masyarakat (Suhaimi, dkk., 

2023). Jika suatu penerapan hukum justru menimbulkan kerusakan (mufsadah) yang lebih 

besar daripada manfaatnya, maka maqashid syariah memberikan ruang bagi perubahan 

fatwa atau regulasi demi menjaga keadilan (Paryadi, 2021). Integrasi antara maqashid 

syariah dengan hukum positif, seperti dalam hukum keluarga di Indonesia, menunjukkan 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

41 
 

bahwa tujuan-tujuan syar'i telah diadopsi ke dalam sistem legal negara untuk memastikan 

terjaminnya hak-hak individu secara komprehensif (Hermanto, 2021). Kesadaran akan 

pentingnya maqashid syariah ini membawa transformasi dari hukum yang bersifat kaku 

(rigid) menuju hukum yang lebih humanis dan berorientasi pada penyelesaian masalah 

sosial (Suhaimi, dkk., 2023). 

Sebagai sebuah kerangka berpikir, maqashid syariah melampaui batas-batas 

mazhab karena prinsip maslahah adalah sesuatu yang disepakati oleh seluruh fukaha lintas 

zaman, baik dari kalangan Maliki, Syafi'i, maupun Hambali (Suhaimi, dkk., 2023). Perbedaan 

pendapat di antara para ulama dalam mendefinisikan maqashid syariah sebenarnya 

mencerminkan dinamika intelektual yang memperkaya khazanah hukum Islam, di mana 

setiap era memberikan kontribusi dalam memperjelas batasan kemaslahatan tersebut 

(Paryadi, 2021). Pada akhirnya, maqashid syariah tidak hanya berhenti pada teori di atas 

kertas, tetapi harus terwujud dalam kebijakan-kebijakan publik yang mampu melindungi 

eksistensi manusia sebagai hamba Allah sekaligus warga negara (Hermanto, 2021). 

Keterpaduan antara teks suci dan konteks sosial yang dijembatani oleh maqashid syariah 

memastikan bahwa Islam benar-benar menjadi rahmatan lil 'alamin melalui produk hukum 

yang adil, stabil, dan maslahat bagi seluruh lapisan masyarakat (Suhaimi, dkk., 2023). 

Dengan memahami maqashid syariah, umat Islam diajak untuk tidak hanya patuh secara 

buta terhadap simbol-simbol agama, tetapi juga memahami substansi keadilan dan nilai-nilai 

kemanusiaan yang diperjuangkan oleh hukum Tuhan demi keselamatan di dunia dan 

kemuliaan di akhirat (Hermanto, 2021). 

. 

Fiqh Sosial 

Fiqh sosial merupakan sebuah paradigma pemikiran hukum Islam yang muncul 

sebagai respon terhadap kebutuhan akan fleksibilitas dan kontekstualisasi hukum di tengah 

realitas sosial masyarakat yang dinamis. Secara konseptual, fiqh sosial didefinisikan 

sebagai upaya untuk menggali kembali nilai-nilai hukum Islam melalui pengkajian mendalam 

terhadap sumber-sumber aslinya agar dapat diaplikasikan secara relevan dalam menjawab 

problematika kehidupan sosial kontemporer (Darna, 2021). Gagasan ini lahir dari 

keprihatinan para tokoh hukum Islam di Indonesia, seperti KH. Sahal Mahfudh dan KH. Ali 

Yafie, terhadap kecenderungan fiqh klasik yang seringkali dipahami secara kaku, tekstual, 

dan formalistik, sehingga kerap kali menemui jalan buntu saat dihadapkan pada realitas 

lapangan yang kompleks (Aulia, 2017). Fiqh sosial hadir untuk mencairkan kekakuan 

tersebut dengan memposisikan fiqh tidak hanya sebagai hukum privat yang mengatur 

ibadah ritual, tetapi juga sebagai instrumen etika sosial yang mampu memberikan solusi 

konkret bagi permasalahan umat, seperti kemiskinan, kesehatan, kependudukan, hingga 

kelestarian lingkungan (Isfironi, 2024). 

Dalam perkembangannya di Indonesia, fiqh sosial menempatkan kemaslahatan 

manusia sebagai inti dari setiap produk hukum yang dihasilkan, di mana orientasinya selalu 

berpijak pada bingkai maqashid al-syariah atau tujuan-tujuan disyariatkannya hukum Tuhan 

(Darna, 2021). Metodologi fiqh sosial yang dikembangkan oleh KH. Sahal Mahfudh, 

misalnya, menekankan pada perubahan paradigma dari pemahaman teks yang bersifat 

"qauli" atau sekadar mengikuti pendapat tekstual ulama terdahulu menuju pemahaman yang 

bersifat "manhaji" atau mengikuti kerangka berpikir metodologisnya (Aulia, 2017). Melalui 

pendekatan manhaji ini, seorang mujtahid tidak hanya terpaku pada bunyi teks dalam kitab 

kuning, tetapi melihat bagaimana substansi hukum tersebut dapat diwujudkan dalam 

konteks ruang dan waktu yang berbeda tanpa kehilangan prinsip keadilannya (Isfironi, 

2024). Hal ini menjadikan fiqh sosial bersifat terbuka dan dialogis terhadap ilmu-ilmu sosial 

lainnya, sehingga hukum Islam tidak lagi berdiri di menara gading, melainkan mampu 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

42 
 

membumi dan terlibat aktif dalam proses transformasi sosial menuju masyarakat yang lebih 

berkeadilan dan sejahtera (Aulia, 2017). 

Implementasi fiqh sosial sangat terasa dalam ranah hukum keluarga Islam di 

Indonesia, di mana banyak isu kontemporer yang kini diselesaikan dengan kacamata 

kemaslahatan sosial. Sebagai contoh, masalah kependudukan dan Keluarga Berencana 

(KB) tidak lagi hanya dilihat dari kacamata halal-haram secara sempit, melainkan dianalisis 

keterkaitannya dengan kualitas hidup manusia, kesiapan fisik serta psikologis dalam 

pernikahan, dan tanggung jawab pengasuhan anak atau hadhanah (Darna, 2021). Fiqh 

sosial memberikan ruang bagi penyesuaian batasan usia pernikahan dengan 

mempertimbangkan kematangan calon mempelai demi mencegah kerusakan (mufsadah) 

sosial yang lebih besar di masa depan (Darna, 2021). Selain itu, fiqh sosial juga mendorong 

perluasan makna zakat, infak, dan sedekah agar tidak hanya bersifat karitatif sesaat, tetapi 

dapat dikelola secara produktif untuk pemberdayaan ekonomi masyarakat bawah (Isfironi, 

2024). Dengan demikian, fiqh sosial berperan sebagai jembatan yang menghubungkan 

antara sakralitas wahyu dengan profanitas kehidupan sosial, memastikan bahwa nilai-nilai 

ketuhanan dapat ditransformasikan menjadi nilai-nilai kemanusiaan yang nyata (Aulia, 

2017). 

Kekuatan utama dari fiqh sosial terletak pada kemampuannya untuk melakukan 

reinterpretasi terhadap tradisi tanpa mengabaikan akar budaya lokal. Fiqh sosial menyadari 

bahwa karakter sosial masyarakat di suatu wilayah sangat dipengaruhi oleh tradisi yang 

telah mengakar, sehingga hukum Islam yang diterapkan harus mampu berdialektika dengan 

budaya tersebut agar dapat diterima dengan baik (Aulia, 2017). Pendekatan ini 

memungkinkan munculnya identitas hukum Islam yang khas nusantara, yang ramah 

terhadap kearifan lokal namun tetap kokoh dalam prinsip-prinsip syar'i (Isfironi, 2024). Dalam 

konteks kenegaraan, kehadiran fiqh sosial tidak bertujuan untuk menyaingi hukum positif 

yang ada, melainkan menjadi mitra strategis dalam memberikan landasan moral dan etika 

bagi pembentukan regulasi yang lebih humanis dan berpihak pada kepentingan publik 

(Aulia, 2017). Upaya rekonstruksi hukum melalui fiqh sosial ini pada akhirnya merupakan 

sebuah proses ijtihad berkelanjutan yang menuntut para ulama dan cendekiawan muslim 

untuk terus peka terhadap denyut nadi kehidupan masyarakat, sehingga Islam benar-benar 

dapat dirasakan manfaatnya sebagai rahmat bagi seluruh alam (Darna, 2021). Dengan 

paradigma fiqh sosial, hukum Islam bertransformasi dari sekadar kumpulan perintah dan 

larangan menjadi gerakan sosial yang progresif dalam mewujudkan keadilan sosial bagi 

seluruh rakyat (Isfironi, 2024). 

 

3. Method 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Fokus utama dari pendekatan ini adalah pengkajian 

terhadap data dan informasi yang terdapat dalam berbagai literatur ilmiah dan sumber-

sumber hukum Islam klasik maupun kontemporer. (Insani et al., 2024). Data primer dalam 

penelitian ini meliputi literatur-literatur utama yang membahas fenomena nikah sirri, persepsi 

masyarakat terhadap pencatatan nikah, serta dampaknya terhadap ketertiban hukum dan 

sosial. Hal ini mencakup kajian hukum Islam klasik, fatwa-fatwa ulama, dan regulasi hukum 

nasional terkait perkawinan. Sedangkan data sekunder berasal dari buku, jurnal, laporan 

penelitian, artikel, dan berbagai dokumen ilmiah yang relevan dengan kata kunci utama 

penelitian yaitu pencatatan nikah, fiqh, dan sosial. Metode ini dipilih karena mampu 

memberikan pemahaman mendalam terhadap substansi masalah yang dikaji, serta 

membuka ruang eksplorasi terhadap kerangka normatif dan kontekstual dari persoalan 

pencatatan nikah dalam bingkai fiqh sosial (Tyaningsih & Yurna, 2024). 

https://consensus.app/papers/islamic-law-and-local-wisdom-exploring-legal-scientific-insani-b/0113fb4b20ed5ecc8defed0a325fa3f3/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/hukum-islam-antara-idealisme-dan-realitas-tyaningsih-yurna/2f6d662ac0295994b72d7966abad61f3/?utm_source=chatgpt


 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

43 
 

Sumber informasi utama dalam penelitian ini bersumber dari berbagai literatur 

otoritatif yang relevan dengan permasalahan yang diangkat. Literatur tersebut meliputi kitab-

kitab fiqh klasik seperti al-Umm karya Imam Syafi’i, al-Mughni karya Ibn Qudamah, dan al-

Majmu’ karya al-Nawawi yang memberikan dasar-dasar hukum pernikahan dalam Islam. 

Selain itu, literatur fiqh kontemporer seperti karya Wahbah al-Zuhaili, Yusuf al-Qaradawi, 

dan Jasser Auda digunakan untuk menjelaskan maqāṣid al-syarī ‘ah dan fiqh sosial secara 

kontekstual. Di samping itu, kerangka hukum nasional yang digunakan mencakup Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974 jo. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang 

Perkawinan, serta Kompilasi Hukum Islam (KHI) sebagai rujukan normatif dalam sistem 

hukum keluarga Islam di Indonesia. Penelitian ini juga mengacu pada pandangan para 

ulama dan cendekiawan muslim kontemporer melalui karya tulis, hasil wawancara tertulis, 

atau fatwa resmi lembaga keagamaan seperti MUI. Seluruh sumber ini menjadi acuan utama 

dalam mengkonstruksi argumen ilmiah penelitian ini. 

Tahapan pelaksanaan penelitian dilakukan dengan merujuk pada metode 

pengumpulan data berbasis studi kepustakaan. Peneliti mengidentifikasi dan menelaah 

berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal ilmiah, makalah akademik, hasil 

penelitian terdahulu, dokumen hukum, serta laporan dan publikasi dari lembaga resmi yang 

berhubungan dengan masalah penelitian. Proses ini diawali dengan tahap eksplorasi 

sumber literatur melalui katalog perpustakaan digital dan fisik, dilanjutkan dengan klasifikasi 

sumber berdasarkan relevansi terhadap variabel penelitian, serta dilakukan proses 

pencatatan, penandaan kutipan penting, dan penyusunan kerangka tematik. Teknik ini 

memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data yang luas dan kaya makna, serta 

menyusun argumen dengan landasan teoritis dan empiris yang kuat. Penggunaan teknik 

pembacaan mendalam (deep reading) juga diterapkan untuk memahami konteks historis 

dan doktrinal dari teks-teks klasik maupun modern yang dijadikan rujukan. Dengan demikian, 

metode ini memberikan peluang bagi penelitian untuk menjawab persoalan dengan analisis 

yang akurat dan relevan secara konseptual. 

Adapun teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah content 

analisis atau analisis isi. Teknik ini memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi makna, 

tema, dan struktur argumentasi dalam berbagai sumber tertulis yang dianalisis. Proses 

analisis dilakukan dengan tahapan membaca secara berulang terhadap teks-teks kunci, 

melakukan kategorisasi tematik berdasarkan variabel penelitian (pencatatan nikah, fiqh, 

sosial), serta menghubungkan antara data normatif dan kontekstual secara sistematis. 

Analisis ini bertujuan menemukan pola-pola pemikiran, hubungan sebab-akibat, serta narasi 

hukum yang mendasari pentingnya pencatatan nikah sebagai instrumen sosial dalam fiqh. 

Peneliti menggunakan pendekatan deduktif-induktif, yaitu dengan memulai dari prinsip-

prinsip umum fiqh dan maqāṣid, lalu mengaitkannya dengan fenomena sosial aktual berupa 

nikah sirri dan implikasinya (Prasetyo & Fadil, 2025). Dengan demikian, hasil analisis akan 

menunjukkan relevansi teori fiqh sosial dalam menanggapi tantangan hukum keluarga 

modern, serta menjawab problematika keumatan dengan solusi berbasis nilai-nilai syariah 

yang aplikatif. 

 

4. Result and Discussion 

Pencatatan nikah merupakan proses administratif yang menetapkan sahnya suatu 

akad pernikahan secara hukum negara. Dalam konteks hukum positif Indonesia, pencatatan 

nikah merupakan kewajiban hukum sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 1 

Tahun 1974 tentang Perkawinan dan diperkuat oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 2 

dan 5 yang menyatakan bahwa “setiap perkawinan harus dicatat oleh Pegawai Pencatat 

Nikah di Kantor Urusan Agama (KUA)”. Pencatatan ini bertujuan untuk memberikan 

kepastian hukum, perlindungan hak-hak suami, istri, dan anak, serta menjamin legalitas 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

44 
 

keberadaan rumah tangga dalam sistem hukum negara. (Gultom & Bawono, 2024). 

Pencatatan bukan sekadar formalitas administratif, tetapi bagian integral dari perlindungan 

hukum berbasis kemaslahatan. Dalam pandangan fiqh kontemporer, pencatatan nikah 

termasuk dalam tadbīr atau pengaturan sosial yang sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya hifẓ al-nasl (menjaga keturunan) dan hifẓ al-ḥaqq (menjaga hak) (Sultan, 2023). 

Oleh karena itu, pencatatan nikah merupakan bentuk aktualisasi tanggung jawab negara 

terhadap legalitas dan stabilitas kehidupan keluarga, yang selaras dengan prinsip-prinsip 

syariat Islam yang mengedepankan kemaslahatan dan kejelasan status hukum. 

Pencatatan nikah dapat dikategorikan ke dalam dua aspek utama: formalitas 

administratif dan instrumen legalitas sosial. Dalam aspek administratif, pencatatan nikah 

dijalankan oleh lembaga negara (KUA) sebagai bukti otentik bahwa akad nikah telah 

dilakukan sesuai ketentuan hukum yang berlaku. Dalam hal ini, dokumen nikah menjadi alat 

bukti dalam sistem hukum, yang memiliki kekuatan hukum tetap di mata negara. Sedangkan 

dalam aspek sosial, pencatatan berperan sebagai instrumen pengakuan dan legitimasi 

masyarakat terhadap hubungan suami-istri yang sah. Tanpa pencatatan, pernikahan sulit 

diterima secara sosial terutama ketika menyangkut hak waris, identitas anak, hingga hak-

hak perempuan pasca perceraian. Manifestasi nyata dari pencatatan ini adalah pada 

kemudahan mengakses layanan hukum, administrasi kependudukan, pendidikan, hingga 

perlindungan sosial. Dalam konteks hukum Islam, pencatatan ini dapat diklasifikasikan 

sebagai bentuk maslahah mursalah yang dibolehkan untuk menjaga kemanfaatan publik. 

Oleh karenanya, fungsi pencatatan nikah tidak bisa direduksi hanya sebagai formalitas, 

melainkan memiliki peran krusial dalam menjaga tatanan keluarga dan masyarakat yang adil 

dan tertib. 

Fiqh secara etimologis berasal dari kata “faqih” yang berarti memahami secara 

mendalam. Secara terminologis, fiqh adalah ilmu yang membahas hukum-hukum syariat 

Islam yang bersifat praktis, yang diambil dari dalil-dalil yang terperinci (Çalışkan, 2022). Fiqh 

bukan hanya sekadar kumpulan hukum halal-haram, tetapi juga metodologi yang 

menjembatani antara teks wahyu dan realitas manusia. Dalam konteks sejarahnya, fiqh 

berkembang dari respons terhadap kebutuhan masyarakat muslim dalam mengatur 

kehidupan mereka, termasuk masalah muamalah seperti pernikahan, warisan, ekonomi, dan 

tata sosial. Oleh sebab itu, fiqh memiliki daya lentur yang tinggi untuk mengakomodasi 

perubahan sosial selama tetap berada dalam koridor maqāṣid al-syarī‘ah. Dalam konteks 

pencatatan nikah, fiqh memberi ruang bagi ijtihad untuk merumuskan bentuk pengakuan 

resmi terhadap pernikahan demi keadilan sosial. Fiqh bukan entitas statis, tetapi bergerak 

bersama perkembangan masyarakat, sehingga menjadikan pencatatan nikah sebagai 

bagian dari ijtihad hukum sangat mungkin dan sah dilakukan oleh negara modern yang 

berbasis hukum Islam. 

Fiqh dapat dikategorikan menjadi dua, yaitu fiqh ibadah dan fiqh muamalah. Fiqh 

ibadah mengatur tata cara hubungan manusia dengan Allah SWT seperti shalat, puasa, dan 

zakat. Sementara fiqh muamalah mengatur hubungan antar manusia dalam berbagai aspek 

kehidupan sosial, termasuk pernikahan, jual beli, dan pemerintahan. Dalam konteks 

penelitian ini, pencatatan nikah berada dalam wilayah fiqh muamalah, bahkan lebih spesifik 

pada cabang fiqh munakahat. Manifestasi fiqh dalam kehidupan sosial dapat dilihat dalam 

bentuk kebijakan negara, fatwa ulama, serta praktik hukum Islam di masyarakat. Dalam hal 

ini, fiqh tidak hanya berhenti pada teks klasik, tetapi juga berkembang melalui perangkat 

hukum positif seperti UU Perkawinan dan KHI, yang merupakan hasil ijtihad institusional. 

Misalnya, ketentuan pencatatan nikah dalam hukum negara merupakan manifestasi ijtihad 

yang bertujuan mengamankan maslahat masyarakat dan mencegah mudarat. Oleh karena 

itu, fiqh dapat dimaknai sebagai sistem hukum yang dinamis, yang memungkinkan 

https://consensus.app/papers/juridical-implications-on-the-implementation-of-gultom-bawono/7f92a065f0e456b98ba2e43ce47a2a0f/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/the-urgency-of-marriage-registration-in-the-perspective-of-sultan-al-dustur/c925c86ab48c502b9d00ecd61cedcb8c/?utm_source=chatgpt


 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

45 
 

pembaruan (tajdid) dalam rangka menjawab tantangan zaman dan menjaga stabilitas sosial 

berdasarkan nilai-nilai Islam. 

Konsep sosial merujuk pada segala bentuk interaksi dan relasi yang terjadi dalam 

kehidupan bermasyarakat, baik dalam skala mikro (keluarga) maupun makro (negara). 

Dalam ilmu sosial, istilah “sosial” mencakup nilai, norma, institusi, dan struktur yang 

mengatur perilaku individu dalam kelompok (Wondmagegn, 2024). Dalam konteks hukum 

Islam, sosial mencerminkan prinsip-prinsip syariah yang tidak hanya bersifat ritual, tetapi 

juga menekankan aspek kemasyarakatan. Al-Qur’an banyak berbicara tentang keadilan, 

tolong-menolong, dan persaudaraan sebagai prinsip sosial utama dalam masyarakat Islam. 

Oleh sebab itu, sosial dalam perspektif Islam mencakup tanggung jawab kolektif dalam 

menjaga harmoni, mencegah konflik, dan menegakkan keadilan. Pencatatan nikah, sebagai 

salah satu instrumen pengatur relasi keluarga, memiliki dampak langsung terhadap tatanan 

sosial. Pernikahan yang diakui secara resmi meneguhkan struktur keluarga yang sah dan 

diakui masyarakat, sehingga berkontribusi terhadap tertib sosial secara keseluruhan. Maka, 

sosial bukan sekadar lingkungan hidup bersama, tetapi juga kerangka untuk menanamkan 

nilai-nilai syariah dalam interaksi manusia. 

Sosial dapat dikategorikan dalam dua bentuk utama: struktur sosial dan fungsi sosial. 

Struktur sosial berkaitan dengan susunan masyarakat yang terdiri dari individu, keluarga, 

kelompok, dan institusi yang saling terkait (Crothers, 2012). Fungsi sosial merujuk pada 

peran yang dimainkan setiap unsur dalam menciptakan keteraturan dan stabilitas sosial. 

Dalam konteks pencatatan nikah, struktur sosial mencakup lembaga seperti KUA, 

pengadilan agama, dan keluarga sebagai unit dasar masyarakat. Fungsi sosial dari 

pencatatan nikah tampak pada bagaimana aturan ini membantu masyarakat menghindari 

konflik hak waris, kekerasan dalam rumah tangga, serta memudahkan akses layanan public 

(Arifuddin, 2024). Dari sudut pandang fiqh sosial, instrumen-instrumen hukum seperti 

pencatatan nikah berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang sah dan bernilai ibadah 

ketika diarahkan untuk menjaga kemaslahatan umat. Penerapan hukum berbasis nilai-nilai 

sosial Islam mengindikasikan bahwa hukum Islam tidak hanya menjangkau aspek individu, 

tetapi juga memberikan kontribusi signifikan bagi tertib sosial yang berkeadilan. Maka, 

pencatatan nikah bukan hanya praktik administratif, tetapi bagian dari sistem sosial Islami 

yang mengikat umat pada tatanan etis dan hukum. 

Pencatatan nikah dalam sistem hukum Indonesia merupakan kewajiban 

administratif yang diatur secara formal oleh negara. Berdasarkan Undang-Undang Nomor 1 

Tahun 1974 tentang Perkawinan juncto Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, serta 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), setiap perkawinan harus dicatatkan di Kantor Urusan Agama 

(KUA) bagi umat Islam. Ketentuan ini bertujuan untuk memberikan perlindungan hukum 

terhadap suami, istri, dan anak-anak yang lahir dari pernikahan tersebut. Selain itu, 

pencatatan nikah juga menjadi dasar untuk mendapatkan dokumen sah seperti akta nikah 

dan kartu keluarga. Dokumen-dokumen ini penting dalam pengurusan hak waris, hak asuh 

anak, serta pengakuan negara terhadap eksistensi rumah tangga. Literatur hukum dan 

administratif menunjukkan bahwa pencatatan nikah merupakan langkah preventif terhadap 

berbagai masalah hukum yang dapat timbul akibat pernikahan yang tidak tercatat. 

Penekanan dalam literatur tentang pentingnya pencatatan nikah berkisar pada 

aspek perlindungan hukum dan tertib administrasi. Ketiadaan pencatatan menyebabkan 

ketidakjelasan status hukum bagi perempuan dan anak-anak yang lahir dari pernikahan 

tersebut. Dalam berbagai kajian ditemukan bahwa pencatatan nikah berkorelasi langsung 

dengan pengakuan hak-hak sipil dan akses terhadap pelayanan publik, seperti pendidikan, 

layanan kesehatan, serta perlindungan hukum dalam perceraian. Pencatatan juga menjadi 

bagian dari sistem administrasi kependudukan yang mendukung pembangunan nasional 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

46 
 

secara terencana. Dalam hal ini, keberadaan dokumen resmi bukan hanya bersifat 

administratif, tetapi juga menjadi instrumen keadilan dan kejelasan status sosial. 

Fenomena nikah sirri yang masih banyak terjadi di masyarakat, terutama di 

pedesaan, menunjukkan adanya jarak antara regulasi pencatatan nikah dengan realitas 

sosial. Banyak pasangan menikah tanpa mencatatkan pernikahan mereka, baik karena 

alasan ekonomi, ketidaktahuan, ataupun anggapan bahwa pencatatan hanya bersifat 

formalitas. Realitas ini menciptakan kerentanan hukum, khususnya bagi perempuan dan 

anak. Dari sini tampak bahwa meskipun regulasi dan literatur pencatatan nikah telah jelas, 

kesadaran masyarakat dan implementasinya belum sepenuhnya sejalan, sehingga 

diperlukan pendekatan kultural dan edukatif dalam implementasi kebijakan pencatatan nikah. 

Dalam literatur fiqh klasik, pencatatan nikah tidak secara eksplisit disebut sebagai rukun atau 

syarat sahnya pernikahan. Pernikahan dianggap sah apabila memenuhi rukun dan syarat 

seperti ijab kabul, kehadiran wali, dan saksi. Namun, dalam konteks fiqh kontemporer, para 

ulama meninjau ulang urgensi pencatatan nikah melalui pendekatan maqashid al-syari‘ah 

dan fiqh sosial. Ulama seperti Yusuf al-Qaradawi dan Wahbah az-Zuhaili menyatakan bahwa 

pencatatan nikah dapat dipandang sebagai bagian dari maslahah mursalah (kemaslahatan 

umum) untuk menjaga ketertiban, hak-hak keluarga, dan mencegah kerusakan (mafsadah). 

Dengan demikian, walaupun pencatatan tidak menjadi syarat sah nikah, namun dalam 

konteks sosial modern, hal itu menjadi kebutuhan yang mendesak demi kejelasan dan 

perlindungan hukum. 

Pendekatan fiqh sosial dan maqashid syariah memberikan legitimasi terhadap 

pencatatan nikah sebagai langkah preventif demi kemaslahatan. Literatur fiqh kontemporer 

menggeser paradigma formalistik menjadi lebih substantif, yakni melihat pencatatan sebagai 

bentuk tawsiq (penguatan bukti) dan hisbah (perlindungan terhadap hak umum). Dalam hal 

ini, pencatatan nikah dapat diposisikan sebagai implementasi dari prinsip hifz al-nasl 

(menjaga keturunan) dan hifz al-mal (menjaga harta), karena berperan penting dalam 

pengakuan status anak dan kepastian hukum dalam pembagian warisan serta harta 

bersama. Literatur fiqh juga menyoroti pentingnya adaptasi hukum Islam terhadap 

kebutuhan zaman, termasuk dalam hal pencatatan pernikahan sebagai bentuk aktualisasi 

dari nilai-nilai Islam dalam kehidupan bernegara. 

Realitas bahwa banyak masyarakat masih menganggap pencatatan nikah tidak 

wajib dari segi agama, menunjukkan adanya gap pemahaman antara fiqh klasik dan 

kebutuhan sosial kontemporer. Data literatur fiqh menunjukkan bahwa pencatatan nikah bisa 

dianggap sebagai bagian dari syariah dalam konteks kemaslahatan. Namun di tingkat akar 

rumput, pemahaman ini belum tersebar luas. Akibatnya, nikah sirri tetap dipraktikkan dengan 

mengabaikan dampak hukum dan sosialnya. Kajian literatur ini memperlihatkan pentingnya 

edukasi hukum Islam yang relevan dan kontekstual agar masyarakat memahami pencatatan 

nikah sebagai bagian dari nilai-nilai Islam yang menjunjung keadilan dan tanggung jawab 

sosial. 

Dalam pendekatan sosiologis, pernikahan bukan hanya urusan privat, tetapi juga 

institusi sosial yang memiliki fungsi reproduksi, legalisasi hubungan, serta pelestarian norma 

dan nilai. Literatur sosiologi menunjukkan bahwa pencatatan nikah berfungsi sebagai 

mekanisme sosial untuk mengintegrasikan pasangan ke dalam sistem sosial dan 

administratif masyarakat. Ketidakadaan pencatatan dapat menimbulkan marginalisasi, 

terutama terhadap perempuan dan anak, serta memperlemah posisi hukum mereka dalam 

sistem sosial. Kajian sosial juga mencerminkan bahwa fenomena nikah tanpa pencatatan 

sering terjadi di kalangan masyarakat dengan tingkat pendidikan rendah dan akses terbatas 

terhadap pelayanan publik. Dalam literatur sosial, pencatatan nikah dianggap sebagai 

instrumen legitimasi sosial yang memberikan status resmi terhadap pasangan dalam 

komunitas. Status ini penting dalam membangun jaringan sosial, menentukan akses 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

47 
 

terhadap sumber daya sosial, serta menjaga kohesi sosial. Selain itu, pencatatan nikah 

dipandang sebagai bentuk pengakuan sosial dari negara terhadap keberadaan dan legalitas 

sebuah keluarga. Kajian ini juga menekankan pentingnya partisipasi negara dalam mengatur 

pernikahan agar nilai-nilai sosial dan norma hukum dapat berjalan seiring, sekaligus 

mengurangi potensi konflik sosial dan ketidakpastian status dalam masyarakat. 

Realitas di masyarakat menunjukkan bahwa pencatatan nikah belum sepenuhnya 

menjadi perhatian, terutama dalam komunitas dengan akses informasi terbatas. Literatur 

sosial menunjukkan bahwa hal ini berdampak pada posisi sosial dan hak-hak warga negara 

dalam sistem sosial yang lebih luas. Nikah sirri menjadi bukti bahwa tanpa pencatatan, 

pernikahan kehilangan legitimasi sosial dan hukum, yang pada akhirnya memperlemah 

struktur keluarga dan kohesi masyarakat. Data ini mengindikasikan perlunya pendekatan 

sosial dan edukatif yang lebih efektif dalam membangun kesadaran masyarakat mengenai 

pentingnya pencatatan nikah. Temuan dari hasil penelitian menunjukkan bahwa pencatatan 

nikah bukan sekadar formalitas administratif, melainkan merupakan instrumen syariah yang 

secara sosial memiliki dimensi protektif terhadap hak-hak individu dan ketertiban 

masyarakat. Fiqh sebagai kerangka normatif memperlihatkan adanya kelenturan dalam 

merespons perubahan sosial, termasuk dalam hal administrasi pernikahan. Konsep sosial 

turut mempertegas bahwa pencatatan nikah menghindarkan masyarakat dari kekacauan 

struktural akibat status pernikahan yang tidak jelas. Data literatur mengindikasikan bahwa 

praktik pencatatan nikah telah memperoleh legitimasi normatif dan kultural, dengan peran 

negara yang signifikan dalam membumikan nilai-nilai syariah ke dalam sistem hukum positif. 

Penelitian ini menampilkan distingsi penting dibandingkan studi-studi sebelumnya 

yang cenderung memisahkan antara tinjauan fiqh dan dimensi sosial dalam konteks 

pencatatan nikah. Jika penelitian terdahulu lebih fokus pada legalitas hukum negara atau 

dalil-dalil normatif dalam fiqh, penelitian ini menggabungkan keduanya dalam sintesis 

pemikiran sosial-fiqh yang menunjukkan korelasi fungsional antara institusi pencatatan nikah 

dan stabilitas sosial. Hal ini memperkaya perspektif fiqh sosial sebagai pendekatan yang 

lebih transformatif dalam memahami isu-isu kontemporer umat Islam. Hasil penelitian ini 

mengindikasikan bahwa pencatatan nikah adalah langkah konkret menuju masyarakat yang 

lebih tertib dan adil, sebuah refleksi yang penting di tengah realitas masyarakat Muslim 

modern yang semakin kompleks. Temuan ini menjadi penegasan bahwa pendekatan fiqh 

sosial mampu menjembatani antara teks normatif dan kebutuhan realitas. Dalam konteks 

Indonesia, praktik ini tidak hanya menjaga hak-hak perempuan dan anak, namun juga 

membentuk kepercayaan masyarakat terhadap sistem hukum Islam yang berkeadilan dan 

aplikatif. 

Implikasi dari temuan ini sangat luas, baik dalam ranah teoritis maupun praktis. 

Secara teoritis, fiqh sosial diperkaya dengan pendekatan baru yang mengintegrasikan 

pencatatan sebagai bagian dari maqashid al-syari’ah, yaitu menjaga keturunan dan harta. 

Secara praktis, negara mendapatkan landasan legitimasi untuk terus memperkuat regulasi 

pencatatan nikah dan meningkatkan akses layanan kepada masyarakat, termasuk edukasi 

hukum bagi komunitas Muslim di wilayah pedesaan atau marginal. Hasil yang ditemukan 

dalam penelitian ini tidak lepas dari karakteristik fiqh yang dinamis dan mampu beradaptasi 

terhadap perkembangan zaman. Kenyataan bahwa pencatatan nikah memperoleh 

penguatan justru dari perspektif sosial menunjukkan bahwa fiqh tidak harus bertentangan 

dengan modernitas, bahkan dapat menjadi katalis bagi reformasi hukum Islam. Maka, alasan 

mendasar di balik hasil ini adalah kemampuan fiqh untuk menjadi epistemologi yang 

kontekstual dan inklusif terhadap perubahan sosial. Berdasarkan hasil penelitian ini, langkah 

nyata yang perlu diambil adalah penguatan literasi hukum Islam dan regulasi negara terkait 

pencatatan nikah melalui integrasi kurikulum pendidikan, program penyuluhan di KUA, serta 

kerja sama lintas sektor antara tokoh agama, negara, dan masyarakat sipil. Strategi ini 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

48 
 

penting untuk memastikan bahwa pencatatan nikah tidak hanya menjadi kewajiban 

administratif, melainkan menjadi kesadaran bersama sebagai manifestasi nilai-nilai syariah 

dalam tatanan sosial yang berkeadilan. 

 

6. Conclusion 

Penelitian ini mengungkapkan temuan yang mencengangkan: bahwa pencatatan 

nikah yang selama ini dianggap sekadar prosedur administratif negara - justru memiliki akar 

fiqh yang dalam dan fungsi sosial yang vital. Melalui pendekatan fiqh sosial, pencatatan 

nikah teridentifikasi sebagai mekanisme perlindungan terhadap hak-hak sipil dan sebagai 

perangkat stabilitas sosial yang dibutuhkan dalam masyarakat modern. Fakta ini 

menunjukkan bagaimana hukum Islam yang bersumber dari teks-teks klasik tetap relevan 

dan progresif dalam menjawab kebutuhan kontemporer. Penelitian ini memberikan 

kontribusi penting bagi pengembangan keilmuan, baik dari sisi teoritis maupun praktis. 

Secara teoritis, penelitian ini mengintegrasikan konsep fiqh sosial dengan persoalan hukum 

positif dalam masyarakat Muslim, sehingga memperkaya khazanah pemikiran Islam 

kontemporer. Secara praktis, penelitian ini memberikan dasar argumentatif dan konseptual 

bagi para pembuat kebijakan dan institusi keagamaan untuk menjadikan pencatatan nikah 

sebagai bagian dari reformasi hukum keluarga Islam yang adaptif dan berbasis maqashid 

al-syari’ah. Meski demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan dalam cakupan wilayah data 

dan konteks sosial yang menjadi pijakan. Penelitian ini lebih menekankan pada aspek 

kepustakaan dan konseptual, sehingga masih terbuka ruang luas untuk pengembangan ke 

depan. Penelitian selanjutnya dapat mengangkat studi lapangan yang memperbandingkan 

persepsi masyarakat terhadap pencatatan nikah dalam berbagai konteks budaya, serta 

eksplorasi lebih mendalam terhadap praktik pencatatan nikah dalam masyarakat Muslim 

minoritas di luar Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50. 
 

 

49 
 

References  

Arifuddin, Q. (2024). Registration of marriage as fulfillment of marriage requirements 

according to Islamic principles. Nurani: Jurnal Kajian Syari'ah dan Masyarakat. 

https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.24529 

Aulia, A. (2017). Metodologi fiqh sosial M.A. Sahal Mahfudh. eL-Mashlahah, 7(2). 

Çalişkan, M. (2022). A comparative evaluation of the role of fiqh in Islamic finance. 

International Journal of Islamic Economics and Finance Studies. 

https://doi.org/10.54427/ijisef.1078421 

Crothers, C. (2012). Analysing social structures. In Social structures (pp. 15–40). 

https://doi.org/10.5772/37865 

Darna, A. (2021). Perkembangan hukum Islam di Indonesia: Konsep fiqih sosial dan 

implementasinya dalam hukum keluarga. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 4(1), 

90–107. 

Gultom, M., & Bawono, B. (2024). Juridical implications on the implementation of marriages 

not recorded at the Office of Religious Affairs in the conception of legal certainty. 

Law Development Journal. https://doi.org/10.30659/ldj.6.2.283-312 

Hermanto, A. (2021). Maqashid al-syari'ah: Metode ijtihad dan pembaruan hukum keluarga 

Islam. Literasi Nusantara. 

Hurriyah, N. F. (2019). Kualitas pelayanan pencatatan nikah di Kantor Urusan Agama 

Kecamatan Galesong Utara Kabupaten Takalar (Skripsi). Universitas Negeri 

Makassar. 

Insani, N., Karimullah, S., Gönan, Y., & Sulastri, S. (2024). Islamic law and local wisdom: 

Exploring legal scientific potential in integrating local cultural values. Kanun: Jurnal 

Ilmu Hukum. https://doi.org/10.24815/kanun.v26i1.32930 

Isfironi, M. (2024). Pengantar fiqh sosial. Litrus (PT. Literasi Nusantara Abadi Grup). 

Jamal, R., Makka, M. M., & Rahmatillah, N. A. (2022). Pencatatan nikah di Kantor Urusan 

Agama sebagai fakta hukum perkawinan masyarakat Muslim. Al-Mujtahid: Journal 

of Islamic Family Law, 2(2), 111–120. 

Ombo, B., Taufan, M. B., & Marzuki. (2023). Urgensi pencatatan nikah perspektif hukum 

Islam. Dalam Prosiding Kajian Islam dan Integrasi Ilmu di Era Society 5.0 (KIIIES 

5.0) (Vol. 2). 

Paryadi. (2021). Maqashid syariah: Definisi dan pendapat para ulama. Cross-Border, 4(2), 

201–216. 

Prasetyo, B., & F. (2025). Reactualization of Islamic law from the perspective of Munawir 

Sjadzali. Interdisciplinary Journal and Humanity (INJURITY), 4(1). 

https://doi.org/10.58631/injurity.v4i1.1398 

Rosyadi, I., & Kahar, A. (2023). Analysis of legal certainty aspects in Indonesian marriage 

registration rule. Jurnal Hukum dan Peradilan, 12(3), 469–488. 

https://doi.org/10.25216/jhp.12.3.2023.469-488 

Suhaimi, Rezi, M., & Hakim, M. R. (2023). Al-maqashid al-syarî'ah: Teori dan implementasi. 

SAHAJA: Journal Sharia and Humanities, 2(1), 153–170. 

Sultan, A., & Al-Dustur, J. (2023). The urgency of marriage registration in the perspective of 

Indonesian marriage law and Islamic law. Jurnal Al-Dustur, 6(1). 

https://doi.org/10.30863/aldustur.v6i1.4224 

Tyaningsih, S., & Yurna, Y. (2024). Hukum Islam antara idealisme dan realitas. Jurnal 

Manajemen dan Pendidikan Agama Islam. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.167 

Wondmagegn, W. (2024). Social institutions: A review. Sociology International Journal, 8. 

https://doi.org/10.15406/sij.2024.08.00395 

 

https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.24529
https://doi.org/10.54427/ijisef.1078421
https://doi.org/10.5772/37865
https://doi.org/10.30659/ldj.6.2.283-312
https://doi.org/10.24815/kanun.v26i1.32930
https://doi.org/10.58631/injurity.v4i1.1398
https://doi.org/10.25216/jhp.12.3.2023.469-488
https://doi.org/10.30863/aldustur.v6i1.4224
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.167
https://doi.org/10.15406/sij.2024.08.00395

