A. Farur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.
ISSN (Online): 2985-8488

RESEARCH ARTICLE

PENCATATAN NIKAH SEBAGAI INSTRUMEN TERTIB
SOSIAL DALAM BINGKAI FIQIH SOSIAL

A. Fahrur Rozi"

Received: 12 Oktober 2025

Accepted: 20 Desember 2025 Apstract: This study explores marriage registration from the perspective of social figh,

focusing on the role of the state and its impact on social order. The research aims to analyze

;C‘l’:';ﬁfsr";g'z'l‘g author: the concept of social figh in marriage registration, reveal contemporary Islamic scholars'
(Universitas Islam Raden views, and explain the connection between registration and modern legal governance.
Rahmat Malang) Employing a qualitative library research method, the data were derived from classical Islamic
E-mail: texts, contemporary figh literature, and state regulations. The findings indicate that marriage

fahrur.rozi@uniramalang.ac.id  registration functions as a social figh instrument bridging sharia values and public interest.
The state holds legitimate authority to mandate registration as a legal safeguard and means
of ensuring social order. This study highlights the significance of integrating religious texts
and social realities through the framework of social figh.
Keywords: Marriage Registration, Figh, Social

Abstrak: Penelitian ini membahas pencatatan nikah dalam perspektif figh sosial, dengan
fokus pada peran negara dan dampaknya terhadap ketertiban sosial. Tujuan penelitian
adalah menganalisis konsep fiqgh sosial dalam pencatatan nikah, mengungkap pandangan
ulama kontemporer, serta menjelaskan hubungan pencatatan nikah dengan regulasi negara
modern. Penelitian menggunakan metode studi pustaka dengan pendekatan kualitatif,
menganalisis data dari kitab turats, literatur figh kontemporer, dan kebijakan negara. Hasil
menunjukkan bahwa pencatatan nikah merupakan instrumen fiqgh sosial yang menjembatani
nilai-nilai syariah dan kepentingan sosial masyarakat. Negara memiliki legitimasi untuk
menetapkan pencatatan nikah sebagai bentuk perlindungan hukum dan ketertiban sosial.
Penelitian ini menegaskan pentingnya sinergi antara teks keagamaan dan realitas sosial
melalui pendekatan figh sosial.

Kata Kunci: Pencatatan Nikah, Figh, Sosial.

About Author
A. Fahrur Rozi, Universitas Islam Raden Rahmat Malang, Indonesia

To cite this article: A. Fahrur Rozi. (2025). Pencatatan Nikah sebagai Instrumen Tertib
Sosial dalam Bingkai Figih Sosial. Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

(cc) Copyright © 2023 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution
(CC-BY) 4.0 international license. (http:/creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:fahrur.rozi@uniramalang.ac.id1

A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

1. Introduction

Fenomena pernikahan tanpa pencatatan (nikah sirri) masih marak terjadi di
Indonesia, terutama di pedesaan. Nikah sirri yang tidak dicatat resmi masih menjadi
tantangan besar karena berdampak negatif terhadap perlindungan hak individu dan
stabilitas sosial. Masyarakat banyak yang menganggap pencatatan nikah hanya sebagai
formalitas administratif dan bukan bagian tuntutan syariat, sehingga seringkali pasangan
menikah tidak melaporkannya ke KUA. Padahal, nikah sirri menimbulkan berbagai
persoalan hukum; misalnya, tanpa akta nikah sulit membuktikan status pernikahan dan
mempersulit pengurusan hak-hak istri dan anak seperti hak waris, hak nafkah, dan
perlindungan hukum. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 menegaskan bahwa setiap
pernikahan harus dicatat oleh negara agar memiliki kekuatan hukum (Rosyadi & Kahar,
2023). karena pencatatan nikah tidak hanya melayani ketertiban administrasi tetapi juga
melindungi hak-hak keluarga Berdasarkan perspektif figh sosial, pencatatan nikah
dipandang sebagai maslahah mursalah penting yang bertujuan menjaga ketertiban sosial
dan kemaslahatan umat. Pendekatan ini menegaskan urgensi pencatatan nikah dalam
menegakkan keadilan keluarga dan keharmonisan sosial.

Sejumlah kajian pustaka menekankan pentingnya aspek hukum dan sosial dari
pencatatan nikah. Kajian pustaka menunjukkan bahwa berbagai pandangan ulama dan
pemikir Islam memberi dasar teoretis yang kuat mengenai pentingnya pencatatan
pernikahan. Pencatatan nikah tidak sekadar prosedur administratif biasa, tetapi merupakan
sarana untuk mencapai tujuan syariat dalam menciptakan keadilan dan kesejahteraan
sosial. Pendekatan-pendekatan ushul figh umumnya memandang pencatatan nikah sebagai
bentuk perlindungan hak-hak keluarga, terutama dalam konteks pemeliharaan keturunan
dan kehormatan umat. Meski demikian, belum ada kajian khusus mengenai bagaimana
pencatatan pernikahan dapat berkontribusi pada tegaknya tatanan masyarakat (ketertiban
sosial) dalam perspektif figh sosial. Kebanyakan penelitian sebelumnya lebih
menitikberatkan aspek syariah normatif atau administratif, sehingga kekhususan figh sosial
dalam konteks pencatatan nikah perlu eksplorasi lebih lanjut. Karena itu, penelitian ini
dirancang untuk menutup kekosongan literatur tersebut. Adapun tujuan dari Penelitian ini
memiliki adalah sebagai berikut:

Menganalisis konsep pencatatan nikah dalam perspektif figh sosial, menekankan
aspek kemaslahatan dan ketertiban dalam pelaksanaannya. Pendekatan ini bertujuan
mengeksplorasi bagaimana figh sosial memandang pencatatan nikah sebagai penguatan
tatanan sosial umat. Mengungkap hubungan antara pencatatan nikah dan terciptanya
ketertiban sosial dalam masyarakat, termasuk implikasi sosialnya bagi unit keluarga. Fokus
ini akan melihat apakah pencatatan resmi dapat meningkatkan stabilitas dan keadilan sosial.
Menggali pandangan ulama dan pemikir Islam kontemporer mengenai kewajiban pencatatan
nikah, melalui kajian fatwa, tulisan, dan kebijakan agama. Sumber-sumber seperti fatwa MUI
dan pendapat ahli akan dianalisis untuk memahami sikap keagamaan terhadap pencatatan.
Menjelaskan peran negara dalam mengatur pencatatan nikah sebagai penerapan nilai-nilai
syariah di era modern. KHI menegaskan bahwa pencatatan dilakukan oleh pegawai pencatat
nikah (KUA) untuk melindungi hak keluarga, sehingga penelitian ini juga memeriksa
kebijakan pemerintah terkait.

Tujuan-tujuan ini diharapkan dapat memberikan kerangka kerja untuk menganalisis
urgensi pencatatan nikah secara komprehensif dari perspektif maslahah. Dengan
memperhatikan fakta dan tujuan di atas, hipotesis penelitian ini adalah bahwa memperkuat
pencatatan nikah sebagai instrumen figh sosial akan meningkatkan ketertiban sosial dan
perlindungan keluarga. Dalam teori maslahah, kebijakan hukum seharusnya diarahkan

37


https://consensus.app/papers/analysis-of-legal-certainty-aspects-in-indonesian-rosyadi-kahar/74fada518235574ebc2653264d521992/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/analysis-of-legal-certainty-aspects-in-indonesian-rosyadi-kahar/74fada518235574ebc2653264d521992/?utm_source=chatgpt

A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

untuk mencegah kemadharatan dan mencapai kemanfaatan. Secara praktis, implementasi
pencatatan nikah dipandang dapat memberikan kepastian hukum, melindungi hak keluarga,
dan mencegah konflik sosial. Pendekatan figh sosial menyatakan bahwa menolak mafsadah
(kerusakan) lebih diutamakan daripada meraih maslahat (kebaikan), sehingga
pendokumentasian pernikahan resmi dianggap sebagai bentuk pencegahan kerugian bagi
umat. Hipotesis ini menjadi dasar pentingnya penelitian ini, karena belum ada kajian
komprehensif yang secara eksplisit menggabungkan prinsip figh sosial dengan kebijakan
pencatatan nikah. Penelitian diharapkan mengonfirmasi bahwa regulasi pencatatan nikah,
bila diterapkan berdasarkan prinsip figh sosial, akan memperkuat keadilan keluarga dan
menjaga keharmonisan sosial masyarakat. Implikasi praktis penelitian ini adalah untuk
menyarankan strategi kebijakan dan edukasi publik agar pencatatan nikah dapat dijadikan
instrumen sosial efektif demi kemaslahatan umat.

2. Literature Review
Pencatatan Pernikahan

Pencatatan pernikahan merupakan suatu instrumen administratif yang sangat vital
dalam tata kelola kependudukan dan hukum keluarga di Indonesia, di mana secara
konseptual ia dipahami sebagai kegiatan yang dilakukan oleh pejabat negara untuk
membukukan peristiwa perkawinan ke dalam daftar resmi sebagai bukti formal terjadinya
ikatan lahir batin antara seorang pria dan wanita (Jamal, dkk., 2022). Secara yuridis,
tindakan pencatatan ini tidak hanya sekadar formalitas administratif belaka, melainkan
dipandang sebagai upaya fundamental yang dilakukan negara untuk memberikan kepastian
hukum serta perlindungan yang konkret terhadap hak-hak sipil suami, istri, maupun anak-
anak yang dilahirkan dari perkawinan tersebut (Ombo, dkk., 2023). Dalam konteks Indonesia
yang memiliki kemajemukan regulasi, ditetapkan bahwa khusus bagi umat Islam, seluruh
proses pencatatan pernikahan dilaksanakan oleh Pegawai Pencatat Nikah (PPN) yang
berkedudukan di Kantor Urusan Agama (KUA) tingkat kecamatan, yang merupakan
perpanjangan tangan pemerintah dalam memastikan setiap peristiwa perkawinan
terdokumentasi dengan akurat sesuai dengan mandat undang-undang yang berlaku
(Hurriyah, 2019). Landasan hukum utama yang menjadi payung besar bagi praktik ini adalah
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, yang secara eksplisit pada
pasal-pasalnya menegaskan kewajiban bagi setiap warga negara untuk mencatatkan
perkawinannya guna memperoleh legitimasi hukum yang kuat (Hurriyah, 2019). Kewajiban
ini pun diperkuat kembali melalui konsensus para ulama dan ahli hukum Islam di Indonesia
yang dituangkan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), terutama pada Pasal 5 dan Pasal 6,
yang secara jelas menginstruksikan bahwa demi terjaminnya ketertiban dalam rumah
tangga, setiap perkawinan harus dicatat dan dilakukan di bawah pengawasan langsung
Pegawai Pencatat Nikah agar memiliki kekuatan pembuktian di masa depan (Ombo, dkk.,
2023).

Apabila ditelaah lebih dalam, urgensi dari pencatatan pernikahan mencakup dimensi
yang sangat luas, mulai dari aspek legalitas hingga aspek kemaslahatan umat yang dalam
terminologi hukum Islam sering disebut sebagai maqashid asy-syari’ah, di mana tujuan
substantifnya adalah untuk menciptakan ketertiban sosial dan kepastian hukum melalui
penerbitan bukti otentik berupa Akta Nikah atau Buku Nikah yang menjadi identitas resmi
pasangan di mata negara (Jamal, dkk., 2022). Keberadaan dokumen ini menjadi pembeda
utama dalam status hukum seseorang; tanpa adanya pencatatan resmi, sebuah pernikahan
yang terjadi di masyarakat seringkali hanya dianggap sebagai pernikahan siri atau di bawah
tangan, yang meskipun secara agama mungkin dianggap sah oleh sebagian kalangan,
namun secara hukum negara ia dianggap tidak ada sehingga membawa implikasi negatif
yang luas bagi perlindungan hak-hak perempuan dan anak (Ombo, dkk., 2023). Hal ini

38



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

dikarenakan tanpa adanya dokumen pencatatan yang sah, hak-hak istri seperti hak atas
nafkah pasca perceraian, hak kewarisan, hingga hak perlindungan hukum lainnya menjadi
sulit untuk diperjuangkan melalui jalur peradilan resmi (Ombo, dkk., 2023). Begitu pula
dengan anak yang dilahirkan, di mana tanpa adanya buku nikah orang tuanya, proses
pengurusan administrasi kependudukan seperti Akta Kelahiran akan menghadapi kendala
birokrasi yang kompleks, yang pada akhirnya dapat menghambat akses anak terhadap hak-
hak dasar lainnya (Ombo, dkk., 2023).

Selain fungsi perlindungan individu, pencatatan pernikahan juga merupakan bagian
integral dari fungsi pelayanan publik yang dijalankan oleh pemerintah melalui Kementerian
Agama. Dalam konteks ini, Kantor Urusan Agama memiliki tanggung jawab untuk
memberikan pelayanan yang berkualitas, transparan, dan akuntabel kepada masyarakat
yang ingin melegalkan hubungan mereka (Hurriyah, 2019). Pelayanan pencatatan nikah di
KUA melibatkan serangkaian prosedur yang teliti, dimulai dari pemeriksaan dokumen
kependudukan yang dikenal sebagai model N1 hingga N4, pemeriksaan kesehatan bagi
calon pengantin, hingga proses verifikasi keabsahan syarat-syarat pernikahan menurut
hukum Islam dan hukum negara (Hurriyah, 2019). Keberhasilan proses ini sangat
bergantung pada kompetensi, daya tanggap, serta integritas para pegawai pencatat nikah
yang bertugas, karena setiap data yang masuk ke dalam buku register pernikahan akan
menjadi data primer bagi basis data kependudukan nasional (Hurriyah, 2019). Secara teknis,
regulasi yang mengatur detail operasional pencatatan ini saat ini merujuk pada Peraturan
Menteri Agama (PMA) Nomor 20 Tahun 2019, yang dirancang sedemikian rupa untuk
mempermudah masyarakat dalam mendapatkan akses pencatatan nikah yang sah dan
mencegah terjadinya praktik-praktik pernikahan yang melanggar ketentuan hukum (Ombo,
dkk., 2023).

Lebih lanjut, pencatatan pernikahan di Kantor Urusan Agama diakui sebagai sebuah
fakta hukum yang tak terbantahkan bagi masyarakat muslim di Indonesia. Hal ini
menegaskan bahwa sebuah perkawinan bukan hanya merupakan ikatan religius yang
bersifat pribadi, tetapi juga merupakan kontrak sosial-legal yang memerlukan pengakuan
kolektif melalui instansi resmi pemerintah (Jamal, dkk., 2022). Dengan dicatatnya sebuah
pernikahan, maka secara otomatis timbul hak dan kewajiban yang dilindungi oleh perangkat
undang-undang, termasuk perlindungan terhadap harta bersama dalam perkawinan serta
kejelasan nasab atau garis keturunan anak (Jamal, dkk., 2022). Dalam perspektif yang lebih
makro, kebijakan pencatatan ini merupakan hasil ijtihad para ahli hukum Islam di Indonesia
yang menyadari bahwa di era modern ini, dokumentasi tertulis jauh lebih menjamin keadilan
dibandingkan dengan kesaksian lisan semata (Ombo, dkk., 2023). Oleh karena itu, ketaatan
masyarakat dalam melakukan pencatatan pernikahan bukan hanya merupakan bentuk
kepatuhan terhadap administrasi negara, melainkan juga bagian dari pengamalan ajaran
agama yang menekankan pentingnya menjaga ketertiban, keadilan, dan kemaslahatan
dalam setiap sendi kehidupan bermasyarakat (Ombo, dkk., 2023). Melalui sinkronisasi
antara hukum agama dan hukum negara ini, pencatatan pernikahan di KUA menjadi pilar
utama dalam membangun fondasi keluarga yang kokoh dan terlindungi secara hukum di
Indonesia (Hurriyah, 2019). Dengan demikian, kualitas pelayanan yang diberikan oleh
instansi pencatat nikah harus terus ditingkatkan agar masyarakat merasa terbantu dan
termotivasi untuk senantiasa taat pada jalur hukum yang berlaku, sehingga seluruh peristiwa
pernikahan di wilayah hukum Republik Indonesia dapat terdokumentasi dengan baik demi
kepentingan generasi masa depan (Hurriyah, 2019).

39



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

Maqashid Syariah

Maqashid syariah secara etimologis terdiri dari dua kata, yaitu magashid yang
berarti maksud atau tujuan, dan syariah yang berarti jalan menuju sumber air atau hukum-
hukum Allah yang ditetapkan bagi hamba-Nya. Secara terminologi, maqgashid syariah
dipahami sebagai tujuan-tujuan yang hendak dicapai oleh syari’at demi kemaslahatan umat
manusia, baik di dunia maupun di akhirat (Paryadi, 2021). Konsep ini merupakan pilar utama
dalam studi hukum Islam karena menjadi ruh yang menghidupkan setiap produk hukum, di
mana setiap ketentuan Tuhan diyakini memiliki rahasia, hikmah, dan tujuan tertentu yang
bermuara pada perlindungan kepentingan makhluk (Hermanto, 2021). Para ulama ushul figh
menegaskan bahwa memahami maqashid syariah adalah syarat mutlak bagi seorang
mujtahid dalam melakukan ijtihad, sebab tanpa pemahaman mendalam terhadap tujuan
hukum, proses penetapan hukum akan kehilangan arah dan terjebak pada formalitas
tekstual semata (Paryadi, 2021). Dalam konteks yang lebih dinamis, magashid syariah
berfungsi sebagai metode ijtihad yang memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan
responsif terhadap perubahan zaman, khususnya dalam pembaruan hukum keluarga Islam
(Hermanto, 2021). Substansi utama dari teori ini adalah terwujudnya kemaslahatan
(maslahah) yang mencakup segala hal yang mendatangkan manfaat dan menjauhkan
kerusakan bagi manusia (Suhaimi, dkk., 2023).

Penerapan maqashid syariah dalam konstruksi hukum Islam bersandar pada prinsip
bahwa hukum diturunkan bukan untuk menyulitkan, melainkan untuk memberikan rahmat
bagi alam semesta melalui pemeliharaan elemen-elemen daruriyat atau kebutuhan primer
(Hermanto, 2021). Elemen-elemen ini dirumuskan dalam lima pilar perlindungan utama yang
dikenal sebagai al-dharuriyat al-khams, yang meliputi perlindungan terhadap agama (hifz al-
din), perlindungan jiwa (hifz al-nafs), perlindungan akal (hifz al-aql), perlindungan keturunan
(hifz al-nasl), dan perlindungan harta (hifz al-mal) (Paryadi, 2021). Setiap pilar ini memiliki
tingkatan urgensi yang harus dijaga agar kehidupan manusia tetap stabil dan harmonis.
Sebagai contoh, dalam hukum keluarga, perlindungan terhadap keturunan menjadi fokus
utama yang diwujudkan melalui legalitas pernikahan, sedangkan perlindungan terhadap
harta diwujudkan melalui aturan waris dan nafkah (Hermanto, 2021). Para ahli hukum Islam
seperti Al-Syatibi memandang bahwa magashid syariah adalah kunci untuk memahami
alasan di balik penetapan sebuah hukum (illat) dan hikmah yang terkandung di dalamnya,
sehingga hukum tidak lagi dipandang sebagai beban, melainkan sebagai jalan menuju
kesejahteraan hakiki (Paryadi, 2021). Kemaslahatan yang menjadi inti dari maqgashid syariah
ini tidak bersifat subjektif atau mengikuti nafsu manusia, melainkan harus sejalan dengan
prinsip-prinsip universal yang telah ditetapkan oleh Allah SWT dalam Al-Qur'an dan Sunnah
(Suhaimi, dkk., 2023).

Dalam tataran implementasi dan tata kerja hukum, maqashid syariah berperan
sebagai pendekatan strategis untuk melakukan rekontekstualisasi dan rekonsiderasi
terhadap keberlakuan hukum Islam di tengah masyarakat modern (Suhaimi, dkk., 2023). Hal
ini sangat penting mengingat realitas sosial terus berkembang, sehingga diperlukan sebuah
metodologi ijtihad yang fleksibel namun tetap terjaga orisinalitasnya. Melalui magashid
syariah, para fukaha dapat menarik kesimpulan hukum dari permasalahan-permasalahan
baru yang belum ada nash secara spesifik dengan cara melihat kesesuaian tindakan
tersebut dengan tujuan umum syariat (Hermanto, 2021). Posisi maqashid syariah juga
menjadi tolok ukur dalam menilai apakah sebuah hukum masih efektif memberikan
kemaslahatan atau justru telah berubah menjadi beban bagi masyarakat (Suhaimi, dkk.,
2023). Jika suatu penerapan hukum justru menimbulkan kerusakan (mufsadah) yang lebih
besar daripada manfaatnya, maka maqashid syariah memberikan ruang bagi perubahan
fatwa atau regulasi demi menjaga keadilan (Paryadi, 2021). Integrasi antara magashid
syariah dengan hukum positif, seperti dalam hukum keluarga di Indonesia, menunjukkan

40



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

bahwa tujuan-tujuan syar'i telah diadopsi ke dalam sistem legal negara untuk memastikan
terjaminnya hak-hak individu secara komprehensif (Hermanto, 2021). Kesadaran akan
pentingnya magashid syariah ini membawa transformasi dari hukum yang bersifat kaku
(rigid) menuju hukum yang lebih humanis dan berorientasi pada penyelesaian masalah
sosial (Suhaimi, dkk., 2023).

Sebagai sebuah kerangka berpikir, magashid syariah melampaui batas-batas
mazhab karena prinsip maslahah adalah sesuatu yang disepakati oleh seluruh fukaha lintas
zaman, baik dari kalangan Maliki, Syafi'i, maupun Hambali (Suhaimi, dkk., 2023). Perbedaan
pendapat di antara para ulama dalam mendefinisikan maqgashid syariah sebenarnya
mencerminkan dinamika intelektual yang memperkaya khazanah hukum Islam, di mana
setiap era memberikan kontribusi dalam memperjelas batasan kemaslahatan tersebut
(Paryadi, 2021). Pada akhirnya, maqashid syariah tidak hanya berhenti pada teori di atas
kertas, tetapi harus terwujud dalam kebijakan-kebijakan publik yang mampu melindungi
eksistensi manusia sebagai hamba Allah sekaligus warga negara (Hermanto, 2021).
Keterpaduan antara teks suci dan konteks sosial yang dijembatani oleh maqashid syariah
memastikan bahwa Islam benar-benar menjadi rahmatan lil 'alamin melalui produk hukum
yang adil, stabil, dan maslahat bagi seluruh lapisan masyarakat (Suhaimi, dkk., 2023).
Dengan memahami maqashid syariah, umat Islam diajak untuk tidak hanya patuh secara
buta terhadap simbol-simbol agama, tetapi juga memahami substansi keadilan dan nilai-nilai
kemanusiaan yang diperjuangkan oleh hukum Tuhan demi keselamatan di dunia dan
kemuliaan di akhirat (Hermanto, 2021).

Figh Sosial

Figh sosial merupakan sebuah paradigma pemikiran hukum Islam yang muncul
sebagai respon terhadap kebutuhan akan fleksibilitas dan kontekstualisasi hukum di tengah
realitas sosial masyarakat yang dinamis. Secara konseptual, figh sosial didefinisikan
sebagai upaya untuk menggali kembali nilai-nilai hukum Islam melalui pengkajian mendalam
terhadap sumber-sumber aslinya agar dapat diaplikasikan secara relevan dalam menjawab
problematika kehidupan sosial kontemporer (Darna, 2021). Gagasan ini lahir dari
keprihatinan para tokoh hukum Islam di Indonesia, seperti KH. Sahal Mahfudh dan KH. Ali
Yafie, terhadap kecenderungan figh klasik yang seringkali dipahami secara kaku, tekstual,
dan formalistik, sehingga kerap kali menemui jalan buntu saat dihadapkan pada realitas
lapangan yang kompleks (Aulia, 2017). Figh sosial hadir untuk mencairkan kekakuan
tersebut dengan memposisikan figh tidak hanya sebagai hukum privat yang mengatur
ibadah ritual, tetapi juga sebagai instrumen etika sosial yang mampu memberikan solusi
konkret bagi permasalahan umat, seperti kemiskinan, kesehatan, kependudukan, hingga
kelestarian lingkungan (Isfironi, 2024).

Dalam perkembangannya di Indonesia, figh sosial menempatkan kemaslahatan
manusia sebagai inti dari setiap produk hukum yang dihasilkan, di mana orientasinya selalu
berpijak pada bingkai maqgashid al-syariah atau tujuan-tujuan disyariatkannya hukum Tuhan
(Darna, 2021). Metodologi figh sosial yang dikembangkan oleh KH. Sahal Mahfudh,
misalnya, menekankan pada perubahan paradigma dari pemahaman teks yang bersifat
"qauli" atau sekadar mengikuti pendapat tekstual ulama terdahulu menuju pemahaman yang
bersifat "manhaji" atau mengikuti kerangka berpikir metodologisnya (Aulia, 2017). Melalui
pendekatan manhaji ini, seorang mujtahid tidak hanya terpaku pada bunyi teks dalam kitab
kuning, tetapi melihat bagaimana substansi hukum tersebut dapat diwujudkan dalam
konteks ruang dan waktu yang berbeda tanpa kehilangan prinsip keadilannya (Isfironi,
2024). Hal ini menjadikan figh sosial bersifat terbuka dan dialogis terhadap ilmu-ilmu sosial
lainnya, sehingga hukum Islam tidak lagi berdiri di menara gading, melainkan mampu

41



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

membumi dan terlibat aktif dalam proses transformasi sosial menuju masyarakat yang lebih
berkeadilan dan sejahtera (Aulia, 2017).

Implementasi figh sosial sangat terasa dalam ranah hukum keluarga Islam di
Indonesia, di mana banyak isu kontemporer yang kini diselesaikan dengan kacamata
kemaslahatan sosial. Sebagai contoh, masalah kependudukan dan Keluarga Berencana
(KB) tidak lagi hanya dilihat dari kacamata halal-haram secara sempit, melainkan dianalisis
keterkaitannya dengan kualitas hidup manusia, kesiapan fisik serta psikologis dalam
pernikahan, dan tanggung jawab pengasuhan anak atau hadhanah (Darna, 2021). Figh
sosial memberikan ruang bagi penyesuaian batasan wusia pernikahan dengan
mempertimbangkan kematangan calon mempelai demi mencegah kerusakan (mufsadah)
sosial yang lebih besar di masa depan (Darna, 2021). Selain itu, figh sosial juga mendorong
perluasan makna zakat, infak, dan sedekah agar tidak hanya bersifat karitatif sesaat, tetapi
dapat dikelola secara produktif untuk pemberdayaan ekonomi masyarakat bawah (lsfironi,
2024). Dengan demikian, figh sosial berperan sebagai jembatan yang menghubungkan
antara sakralitas wahyu dengan profanitas kehidupan sosial, memastikan bahwa nilai-nilai
ketuhanan dapat ditransformasikan menjadi nilai-nilai kemanusiaan yang nyata (Aulia,
2017).

Kekuatan utama dari figh sosial terletak pada kemampuannya untuk melakukan
reinterpretasi terhadap tradisi tanpa mengabaikan akar budaya lokal. Figh sosial menyadari
bahwa karakter sosial masyarakat di suatu wilayah sangat dipengaruhi oleh tradisi yang
telah mengakar, sehingga hukum Islam yang diterapkan harus mampu berdialektika dengan
budaya tersebut agar dapat diterima dengan baik (Aulia, 2017). Pendekatan ini
memungkinkan munculnya identitas hukum Islam yang khas nusantara, yang ramah
terhadap kearifan lokal namun tetap kokoh dalam prinsip-prinsip syar'i (Isfironi, 2024). Dalam
konteks kenegaraan, kehadiran figh sosial tidak bertujuan untuk menyaingi hukum positif
yang ada, melainkan menjadi mitra strategis dalam memberikan landasan moral dan etika
bagi pembentukan regulasi yang lebih humanis dan berpihak pada kepentingan publik
(Aulia, 2017). Upaya rekonstruksi hukum melalui figh sosial ini pada akhirnya merupakan
sebuah proses ijtihad berkelanjutan yang menuntut para ulama dan cendekiawan muslim
untuk terus peka terhadap denyut nadi kehidupan masyarakat, sehingga Islam benar-benar
dapat dirasakan manfaatnya sebagai rahmat bagi seluruh alam (Darna, 2021). Dengan
paradigma figh sosial, hukum Islam bertransformasi dari sekadar kumpulan perintah dan
larangan menjadi gerakan sosial yang progresif dalam mewujudkan keadilan sosial bagi
seluruh rakyat (Isfironi, 2024).

3. Method

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Fokus utama dari pendekatan ini adalah pengkajian
terhadap data dan informasi yang terdapat dalam berbagai literatur ilmiah dan sumber-
sumber hukum Islam klasik maupun kontemporer. (Insani et al., 2024). Data primer dalam
penelitian ini meliputi literatur-literatur utama yang membahas fenomena nikah sirri, persepsi
masyarakat terhadap pencatatan nikah, serta dampaknya terhadap ketertiban hukum dan
sosial. Hal ini mencakup kajian hukum Islam klasik, fatwa-fatwa ulama, dan regulasi hukum
nasional terkait perkawinan. Sedangkan data sekunder berasal dari buku, jurnal, laporan
penelitian, artikel, dan berbagai dokumen ilmiah yang relevan dengan kata kunci utama
penelitian yaitu pencatatan nikah, figh, dan sosial. Metode ini dipilih karena mampu
memberikan pemahaman mendalam terhadap substansi masalah yang dikaji, serta
membuka ruang eksplorasi terhadap kerangka normatif dan kontekstual dari persoalan
pencatatan nikah dalam bingkai figh sosial (Tyaningsih & Yurna, 2024).

42


https://consensus.app/papers/islamic-law-and-local-wisdom-exploring-legal-scientific-insani-b/0113fb4b20ed5ecc8defed0a325fa3f3/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/hukum-islam-antara-idealisme-dan-realitas-tyaningsih-yurna/2f6d662ac0295994b72d7966abad61f3/?utm_source=chatgpt

A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

Sumber informasi utama dalam penelitian ini bersumber dari berbagai literatur
otoritatif yang relevan dengan permasalahan yang diangkat. Literatur tersebut meliputi kitab-
kitab figh klasik seperti al-Umm karya Imam Syafi’i, al-Mughni karya Ibn Qudamah, dan al-
Majmu’ karya al-Nawawi yang memberikan dasar-dasar hukum pernikahan dalam Islam.
Selain itu, literatur figh kontemporer seperti karya Wahbah al-Zuhaili, Yusuf al-Qaradawi,
dan Jasser Auda digunakan untuk menjelaskan magasid al-syart ‘ah dan figh sosial secara
kontekstual. Di samping itu, kerangka hukum nasional yang digunakan mencakup Undang-
Undang Nomor 1 Tahun 1974 jo. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang
Perkawinan, serta Kompilasi Hukum Islam (KHI) sebagai rujukan normatif dalam sistem
hukum keluarga Islam di Indonesia. Penelitian ini juga mengacu pada pandangan para
ulama dan cendekiawan muslim kontemporer melalui karya tulis, hasil wawancara tertulis,
atau fatwa resmi lembaga keagamaan seperti MUI. Seluruh sumber ini menjadi acuan utama
dalam mengkonstruksi argumen ilmiah penelitian ini.

Tahapan pelaksanaan penelitian dilakukan dengan merujuk pada metode
pengumpulan data berbasis studi kepustakaan. Peneliti mengidentifikasi dan menelaah
berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal ilmiah, makalah akademik, hasil
penelitian terdahulu, dokumen hukum, serta laporan dan publikasi dari lembaga resmi yang
berhubungan dengan masalah penelitian. Proses ini diawali dengan tahap eksplorasi
sumber literatur melalui katalog perpustakaan digital dan fisik, dilanjutkan dengan klasifikasi
sumber berdasarkan relevansi terhadap variabel penelitian, serta dilakukan proses
pencatatan, penandaan kutipan penting, dan penyusunan kerangka tematik. Teknik ini
memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data yang luas dan kaya makna, serta
menyusun argumen dengan landasan teoritis dan empiris yang kuat. Penggunaan teknik
pembacaan mendalam (deep reading) juga diterapkan untuk memahami konteks historis
dan doktrinal dari teks-teks klasik maupun modern yang dijadikan rujukan. Dengan demikian,
metode ini memberikan peluang bagi penelitian untuk menjawab persoalan dengan analisis
yang akurat dan relevan secara konseptual.

Adapun teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah content
analisis atau analisis isi. Teknik ini memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi makna,
tema, dan struktur argumentasi dalam berbagai sumber tertulis yang dianalisis. Proses
analisis dilakukan dengan tahapan membaca secara berulang terhadap teks-teks kunci,
melakukan kategorisasi tematik berdasarkan variabel penelitian (pencatatan nikah, figh,
sosial), serta menghubungkan antara data normatif dan kontekstual secara sistematis.
Analisis ini bertujuan menemukan pola-pola pemikiran, hubungan sebab-akibat, serta narasi
hukum yang mendasari pentingnya pencatatan nikah sebagai instrumen sosial dalam figh.
Peneliti menggunakan pendekatan deduktif-induktif, yaitu dengan memulai dari prinsip-
prinsip umum figh dan magasid, lalu mengaitkannya dengan fenomena sosial aktual berupa
nikah sirri dan implikasinya (Prasetyo & Fadil, 2025). Dengan demikian, hasil analisis akan
menunjukkan relevansi teori figh sosial dalam menanggapi tantangan hukum keluarga
modern, serta menjawab problematika keumatan dengan solusi berbasis nilai-nilai syariah
yang aplikatif.

4. Result and Discussion

Pencatatan nikah merupakan proses administratif yang menetapkan sahnya suatu
akad pernikahan secara hukum negara. Dalam konteks hukum positif Indonesia, pencatatan
nikah merupakan kewajiban hukum sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 1
Tahun 1974 tentang Perkawinan dan diperkuat oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 2
dan 5 yang menyatakan bahwa “setiap perkawinan harus dicatat oleh Pegawai Pencatat
Nikah di Kantor Urusan Agama (KUA)”. Pencatatan ini bertujuan untuk memberikan
kepastian hukum, perlindungan hak-hak suami, istri, dan anak, serta menjamin legalitas

43



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

keberadaan rumah tangga dalam sistem hukum negara. (Gultom & Bawono, 2024).
Pencatatan bukan sekadar formalitas administratif, tetapi bagian integral dari perlindungan
hukum berbasis kemaslahatan. Dalam pandangan figh kontemporer, pencatatan nikah
termasuk dalam tadbir atau pengaturan sosial yang sejalan dengan magasid al-syari‘ah,
khususnya hifz al-nasl (menjaga keturunan) dan hifz al-haqq (menjaga hak) (Sultan, 2023).
Oleh karena itu, pencatatan nikah merupakan bentuk aktualisasi tanggung jawab negara
terhadap legalitas dan stabilitas kehidupan keluarga, yang selaras dengan prinsip-prinsip
syariat Islam yang mengedepankan kemaslahatan dan kejelasan status hukum.

Pencatatan nikah dapat dikategorikan ke dalam dua aspek utama: formalitas
administratif dan instrumen legalitas sosial. Dalam aspek administratif, pencatatan nikah
dijalankan oleh lembaga negara (KUA) sebagai bukti otentik bahwa akad nikah telah
dilakukan sesuai ketentuan hukum yang berlaku. Dalam hal ini, dokumen nikah menjadi alat
bukti dalam sistem hukum, yang memiliki kekuatan hukum tetap di mata negara. Sedangkan
dalam aspek sosial, pencatatan berperan sebagai instrumen pengakuan dan legitimasi
masyarakat terhadap hubungan suami-istri yang sah. Tanpa pencatatan, pernikahan sulit
diterima secara sosial terutama ketika menyangkut hak waris, identitas anak, hingga hak-
hak perempuan pasca perceraian. Manifestasi nyata dari pencatatan ini adalah pada
kemudahan mengakses layanan hukum, administrasi kependudukan, pendidikan, hingga
perlindungan sosial. Dalam konteks hukum Islam, pencatatan ini dapat diklasifikasikan
sebagai bentuk maslahah mursalah yang dibolehkan untuk menjaga kemanfaatan publik.
Oleh karenanya, fungsi pencatatan nikah tidak bisa direduksi hanya sebagai formalitas,
melainkan memiliki peran krusial dalam menjaga tatanan keluarga dan masyarakat yang adil
dan tertib.

Figh secara etimologis berasal dari kata “fagih” yang berarti memahami secara
mendalam. Secara terminologis, figh adalah ilmu yang membahas hukum-hukum syariat
Islam yang bersifat praktis, yang diambil dari dalil-dalil yang terperinci (Caliskan, 2022). Figh
bukan hanya sekadar kumpulan hukum halal-haram, tetapi juga metodologi yang
menjembatani antara teks wahyu dan realitas manusia. Dalam konteks sejarahnya, figh
berkembang dari respons terhadap kebutuhan masyarakat muslim dalam mengatur
kehidupan mereka, termasuk masalah muamalah seperti pernikahan, warisan, ekonomi, dan
tata sosial. Oleh sebab itu, figh memiliki daya lentur yang tinggi untuk mengakomodasi
perubahan sosial selama tetap berada dalam koridor magasid al-syari‘ah. Dalam konteks
pencatatan nikah, figh memberi ruang bagi ijtihad untuk merumuskan bentuk pengakuan
resmi terhadap pernikahan demi keadilan sosial. Figh bukan entitas statis, tetapi bergerak
bersama perkembangan masyarakat, sehingga menjadikan pencatatan nikah sebagai
bagian dari ijtihad hukum sangat mungkin dan sah dilakukan oleh negara modern yang
berbasis hukum Islam.

Figh dapat dikategorikan menjadi dua, yaitu figh ibadah dan figh muamalah. Figh
ibadah mengatur tata cara hubungan manusia dengan Allah SWT seperti shalat, puasa, dan
zakat. Sementara figh muamalah mengatur hubungan antar manusia dalam berbagai aspek
kehidupan sosial, termasuk pernikahan, jual beli, dan pemerintahan. Dalam konteks
penelitian ini, pencatatan nikah berada dalam wilayah figh muamalah, bahkan lebih spesifik
pada cabang figh munakahat. Manifestasi figh dalam kehidupan sosial dapat dilihat dalam
bentuk kebijakan negara, fatwa ulama, serta praktik hukum Islam di masyarakat. Dalam hal
ini, figh tidak hanya berhenti pada teks klasik, tetapi juga berkembang melalui perangkat
hukum positif seperti UU Perkawinan dan KHI, yang merupakan hasil ijtihad institusional.
Misalnya, ketentuan pencatatan nikah dalam hukum negara merupakan manifestasi ijtihad
yang bertujuan mengamankan maslahat masyarakat dan mencegah mudarat. Oleh karena
itu, figh dapat dimaknai sebagai sistem hukum yang dinamis, yang memungkinkan

44


https://consensus.app/papers/juridical-implications-on-the-implementation-of-gultom-bawono/7f92a065f0e456b98ba2e43ce47a2a0f/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/the-urgency-of-marriage-registration-in-the-perspective-of-sultan-al-dustur/c925c86ab48c502b9d00ecd61cedcb8c/?utm_source=chatgpt

A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

pembaruan (tajdid) dalam rangka menjawab tantangan zaman dan menjaga stabilitas sosial
berdasarkan nilai-nilai Islam.

Konsep sosial merujuk pada segala bentuk interaksi dan relasi yang terjadi dalam
kehidupan bermasyarakat, baik dalam skala mikro (keluarga) maupun makro (negara).
Dalam ilmu sosial, istilah “sosial” mencakup nilai, norma, institusi, dan struktur yang
mengatur perilaku individu dalam kelompok (Wondmagegn, 2024). Dalam konteks hukum
Islam, sosial mencerminkan prinsip-prinsip syariah yang tidak hanya bersifat ritual, tetapi
juga menekankan aspek kemasyarakatan. Al-Qur'an banyak berbicara tentang keadilan,
tolong-menolong, dan persaudaraan sebagai prinsip sosial utama dalam masyarakat Islam.
Oleh sebab itu, sosial dalam perspektif Islam mencakup tanggung jawab kolektif dalam
menjaga harmoni, mencegah konflik, dan menegakkan keadilan. Pencatatan nikah, sebagai
salah satu instrumen pengatur relasi keluarga, memiliki dampak langsung terhadap tatanan
sosial. Pernikahan yang diakui secara resmi meneguhkan struktur keluarga yang sah dan
diakui masyarakat, sehingga berkontribusi terhadap tertib sosial secara keseluruhan. Maka,
sosial bukan sekadar lingkungan hidup bersama, tetapi juga kerangka untuk menanamkan
nilai-nilai syariah dalam interaksi manusia.

Sosial dapat dikategorikan dalam dua bentuk utama: struktur sosial dan fungsi sosial.
Struktur sosial berkaitan dengan susunan masyarakat yang terdiri dari individu, keluarga,
kelompok, dan institusi yang saling terkait (Crothers, 2012). Fungsi sosial merujuk pada
peran yang dimainkan setiap unsur dalam menciptakan keteraturan dan stabilitas sosial.
Dalam konteks pencatatan nikah, struktur sosial mencakup lembaga seperti KUA,
pengadilan agama, dan keluarga sebagai unit dasar masyarakat. Fungsi sosial dari
pencatatan nikah tampak pada bagaimana aturan ini membantu masyarakat menghindari
konflik hak waris, kekerasan dalam rumah tangga, serta memudahkan akses layanan public
(Arifuddin, 2024). Dari sudut pandang figh sosial, instrumen-instrumen hukum seperti
pencatatan nikah berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang sah dan bernilai ibadah
ketika diarahkan untuk menjaga kemaslahatan umat. Penerapan hukum berbasis nilai-nilai
sosial Islam mengindikasikan bahwa hukum Islam tidak hanya menjangkau aspek individu,
tetapi juga memberikan kontribusi signifikan bagi tertib sosial yang berkeadilan. Maka,
pencatatan nikah bukan hanya praktik administratif, tetapi bagian dari sistem sosial Islami
yang mengikat umat pada tatanan etis dan hukum.

Pencatatan nikah dalam sistem hukum Indonesia merupakan kewajiban
administratif yang diatur secara formal oleh negara. Berdasarkan Undang-Undang Nomor 1
Tahun 1974 tentang Perkawinan juncto Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, serta
Kompilasi Hukum Islam (KHI), setiap perkawinan harus dicatatkan di Kantor Urusan Agama
(KUA) bagi umat Islam. Ketentuan ini bertujuan untuk memberikan perlindungan hukum
terhadap suami, istri, dan anak-anak yang lahir dari pernikahan tersebut. Selain itu,
pencatatan nikah juga menjadi dasar untuk mendapatkan dokumen sah seperti akta nikah
dan kartu keluarga. Dokumen-dokumen ini penting dalam pengurusan hak waris, hak asuh
anak, serta pengakuan negara terhadap eksistensi rumah tangga. Literatur hukum dan
administratif menunjukkan bahwa pencatatan nikah merupakan langkah preventif terhadap
berbagai masalah hukum yang dapat timbul akibat pernikahan yang tidak tercatat.

Penekanan dalam literatur tentang pentingnya pencatatan nikah berkisar pada
aspek perlindungan hukum dan tertib administrasi. Ketiadaan pencatatan menyebabkan
ketidakjelasan status hukum bagi perempuan dan anak-anak yang lahir dari pernikahan
tersebut. Dalam berbagai kajian ditemukan bahwa pencatatan nikah berkorelasi langsung
dengan pengakuan hak-hak sipil dan akses terhadap pelayanan publik, seperti pendidikan,
layanan kesehatan, serta perlindungan hukum dalam perceraian. Pencatatan juga menjadi
bagian dari sistem administrasi kependudukan yang mendukung pembangunan nasional

45



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

secara terencana. Dalam hal ini, keberadaan dokumen resmi bukan hanya bersifat
administratif, tetapi juga menjadi instrumen keadilan dan kejelasan status sosial.

Fenomena nikah sirri yang masih banyak terjadi di masyarakat, terutama di
pedesaan, menunjukkan adanya jarak antara regulasi pencatatan nikah dengan realitas
sosial. Banyak pasangan menikah tanpa mencatatkan pernikahan mereka, baik karena
alasan ekonomi, ketidaktahuan, ataupun anggapan bahwa pencatatan hanya bersifat
formalitas. Realitas ini menciptakan kerentanan hukum, khususnya bagi perempuan dan
anak. Dari sini tampak bahwa meskipun regulasi dan literatur pencatatan nikah telah jelas,
kesadaran masyarakat dan implementasinya belum sepenuhnya sejalan, sehingga
diperlukan pendekatan kultural dan edukatif dalam implementasi kebijakan pencatatan nikah.
Dalam literatur figh klasik, pencatatan nikah tidak secara eksplisit disebut sebagai rukun atau
syarat sahnya pernikahan. Pernikahan dianggap sah apabila memenuhi rukun dan syarat
seperti ijab kabul, kehadiran wali, dan saksi. Namun, dalam konteks figh kontemporer, para
ulama meninjau ulang urgensi pencatatan nikah melalui pendekatan maqashid al-syari‘ah
dan figh sosial. Ulama seperti Yusuf al-Qaradawi dan Wahbah az-Zuhaili menyatakan bahwa
pencatatan nikah dapat dipandang sebagai bagian dari maslahah mursalah (kemaslahatan
umum) untuk menjaga ketertiban, hak-hak keluarga, dan mencegah kerusakan (mafsadah).
Dengan demikian, walaupun pencatatan tidak menjadi syarat sah nikah, namun dalam
konteks sosial modern, hal itu menjadi kebutuhan yang mendesak demi kejelasan dan
perlindungan hukum.

Pendekatan figh sosial dan maqashid syariah memberikan legitimasi terhadap
pencatatan nikah sebagai langkah preventif demi kemaslahatan. Literatur figh kontemporer
menggeser paradigma formalistik menjadi lebih substantif, yakni melihat pencatatan sebagai
bentuk tawsiq (penguatan bukti) dan hisbah (perlindungan terhadap hak umum). Dalam hal
ini, pencatatan nikah dapat diposisikan sebagai implementasi dari prinsip hifz al-nasl/
(menjaga keturunan) dan hifz al-mal (menjaga harta), karena berperan penting dalam
pengakuan status anak dan kepastian hukum dalam pembagian warisan serta harta
bersama. Literatur figh juga menyoroti pentingnya adaptasi hukum Islam terhadap
kebutuhan zaman, termasuk dalam hal pencatatan pernikahan sebagai bentuk aktualisasi
dari nilai-nilai Islam dalam kehidupan bernegara.

Realitas bahwa banyak masyarakat masih menganggap pencatatan nikah tidak
wajib dari segi agama, menunjukkan adanya gap pemahaman antara figh klasik dan
kebutuhan sosial kontemporer. Data literatur figh menunjukkan bahwa pencatatan nikah bisa
dianggap sebagai bagian dari syariah dalam konteks kemaslahatan. Namun di tingkat akar
rumput, pemahaman ini belum tersebar luas. Akibatnya, nikah sirri tetap dipraktikkan dengan
mengabaikan dampak hukum dan sosialnya. Kajian literatur ini memperlihatkan pentingnya
edukasi hukum Islam yang relevan dan kontekstual agar masyarakat memahami pencatatan
nikah sebagai bagian dari nilai-nilai Islam yang menjunjung keadilan dan tanggung jawab
sosial.

Dalam pendekatan sosiologis, pernikahan bukan hanya urusan privat, tetapi juga
institusi sosial yang memiliki fungsi reproduksi, legalisasi hubungan, serta pelestarian norma
dan nilai. Literatur sosiologi menunjukkan bahwa pencatatan nikah berfungsi sebagai
mekanisme sosial untuk mengintegrasikan pasangan ke dalam sistem sosial dan
administratif masyarakat. Ketidakadaan pencatatan dapat menimbulkan marginalisasi,
terutama terhadap perempuan dan anak, serta memperlemah posisi hukum mereka dalam
sistem sosial. Kajian sosial juga mencerminkan bahwa fenomena nikah tanpa pencatatan
sering terjadi di kalangan masyarakat dengan tingkat pendidikan rendah dan akses terbatas
terhadap pelayanan publik. Dalam literatur sosial, pencatatan nikah dianggap sebagai
instrumen legitimasi sosial yang memberikan status resmi terhadap pasangan dalam
komunitas. Status ini penting dalam membangun jaringan sosial, menentukan akses

46



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

terhadap sumber daya sosial, serta menjaga kohesi sosial. Selain itu, pencatatan nikah
dipandang sebagai bentuk pengakuan sosial dari negara terhadap keberadaan dan legalitas
sebuah keluarga. Kajian ini juga menekankan pentingnya partisipasi negara dalam mengatur
pernikahan agar nilai-nilai sosial dan norma hukum dapat berjalan seiring, sekaligus
mengurangi potensi konflik sosial dan ketidakpastian status dalam masyarakat.

Realitas di masyarakat menunjukkan bahwa pencatatan nikah belum sepenuhnya
menjadi perhatian, terutama dalam komunitas dengan akses informasi terbatas. Literatur
sosial menunjukkan bahwa hal ini berdampak pada posisi sosial dan hak-hak warga negara
dalam sistem sosial yang lebih luas. Nikah sirri menjadi bukti bahwa tanpa pencatatan,
pernikahan kehilangan legitimasi sosial dan hukum, yang pada akhirnya memperlemah
struktur keluarga dan kohesi masyarakat. Data ini mengindikasikan perlunya pendekatan
sosial dan edukatif yang lebih efektif dalam membangun kesadaran masyarakat mengenai
pentingnya pencatatan nikah. Temuan dari hasil penelitian menunjukkan bahwa pencatatan
nikah bukan sekadar formalitas administratif, melainkan merupakan instrumen syariah yang
secara sosial memiliki dimensi protektif terhadap hak-hak individu dan ketertiban
masyarakat. Figh sebagai kerangka normatif memperlihatkan adanya kelenturan dalam
merespons perubahan sosial, termasuk dalam hal administrasi pernikahan. Konsep sosial
turut mempertegas bahwa pencatatan nikah menghindarkan masyarakat dari kekacauan
struktural akibat status pernikahan yang tidak jelas. Data literatur mengindikasikan bahwa
praktik pencatatan nikah telah memperoleh legitimasi normatif dan kultural, dengan peran
negara yang signifikan dalam membumikan nilai-nilai syariah ke dalam sistem hukum positif.

Penelitian ini menampilkan distingsi penting dibandingkan studi-studi sebelumnya
yang cenderung memisahkan antara tinjauan figh dan dimensi sosial dalam konteks
pencatatan nikah. Jika penelitian terdahulu lebih fokus pada legalitas hukum negara atau
dalil-dalil normatif dalam figh, penelitian ini menggabungkan keduanya dalam sintesis
pemikiran sosial-figh yang menunjukkan korelasi fungsional antara institusi pencatatan nikah
dan stabilitas sosial. Hal ini memperkaya perspektif figh sosial sebagai pendekatan yang
lebih transformatif dalam memahami isu-isu kontemporer umat Islam. Hasil penelitian ini
mengindikasikan bahwa pencatatan nikah adalah langkah konkret menuju masyarakat yang
lebih tertib dan adil, sebuah refleksi yang penting di tengah realitas masyarakat Muslim
modern yang semakin kompleks. Temuan ini menjadi penegasan bahwa pendekatan figh
sosial mampu menjembatani antara teks normatif dan kebutuhan realitas. Dalam konteks
Indonesia, praktik ini tidak hanya menjaga hak-hak perempuan dan anak, namun juga
membentuk kepercayaan masyarakat terhadap sistem hukum Islam yang berkeadilan dan
aplikatif.

Implikasi dari temuan ini sangat luas, baik dalam ranah teoritis maupun praktis.
Secara teoritis, figh sosial diperkaya dengan pendekatan baru yang mengintegrasikan
pencatatan sebagai bagian dari maqashid al-syari’ah, yaitu menjaga keturunan dan harta.
Secara praktis, negara mendapatkan landasan legitimasi untuk terus memperkuat regulasi
pencatatan nikah dan meningkatkan akses layanan kepada masyarakat, termasuk edukasi
hukum bagi komunitas Muslim di wilayah pedesaan atau marginal. Hasil yang ditemukan
dalam penelitian ini tidak lepas dari karakteristik figh yang dinamis dan mampu beradaptasi
terhadap perkembangan zaman. Kenyataan bahwa pencatatan nikah memperoleh
penguatan justru dari perspektif sosial menunjukkan bahwa figh tidak harus bertentangan
dengan modernitas, bahkan dapat menjadi katalis bagi reformasi hukum Islam. Maka, alasan
mendasar di balik hasil ini adalah kemampuan figh untuk menjadi epistemologi yang
kontekstual dan inklusif terhadap perubahan sosial. Berdasarkan hasil penelitian ini, langkah
nyata yang perlu diambil adalah penguatan literasi hukum Islam dan regulasi negara terkait
pencatatan nikah melalui integrasi kurikulum pendidikan, program penyuluhan di KUA, serta
kerja sama lintas sektor antara tokoh agama, negara, dan masyarakat sipil. Strategi ini

47



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

penting untuk memastikan bahwa pencatatan nikah tidak hanya menjadi kewajiban
administratif, melainkan menjadi kesadaran bersama sebagai manifestasi nilai-nilai syariah
dalam tatanan sosial yang berkeadilan.

6. Conclusion

Penelitian ini mengungkapkan temuan yang mencengangkan: bahwa pencatatan
nikah yang selama ini dianggap sekadar prosedur administratif negara - justru memiliki akar
figh yang dalam dan fungsi sosial yang vital. Melalui pendekatan figh sosial, pencatatan
nikah teridentifikasi sebagai mekanisme perlindungan terhadap hak-hak sipil dan sebagai
perangkat stabilitas sosial yang dibutuhkan dalam masyarakat modern. Fakta ini
menunjukkan bagaimana hukum Islam yang bersumber dari teks-teks klasik tetap relevan
dan progresif dalam menjawab kebutuhan kontemporer. Penelitian ini memberikan
kontribusi penting bagi pengembangan keilmuan, baik dari sisi teoritis maupun praktis.
Secara teoritis, penelitian ini mengintegrasikan konsep figh sosial dengan persoalan hukum
positif dalam masyarakat Muslim, sehingga memperkaya khazanah pemikiran Islam
kontemporer. Secara praktis, penelitian ini memberikan dasar argumentatif dan konseptual
bagi para pembuat kebijakan dan institusi keagamaan untuk menjadikan pencatatan nikah
sebagai bagian dari reformasi hukum keluarga Islam yang adaptif dan berbasis maqashid
al-syari’ah. Meski demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan dalam cakupan wilayah data
dan konteks sosial yang menjadi pijakan. Penelitian ini lebih menekankan pada aspek
kepustakaan dan konseptual, sehingga masih terbuka ruang luas untuk pengembangan ke
depan. Penelitian selanjutnya dapat mengangkat studi lapangan yang memperbandingkan
persepsi masyarakat terhadap pencatatan nikah dalam berbagai konteks budaya, serta
eksplorasi lebih mendalam terhadap praktik pencatatan nikah dalam masyarakat Muslim
minoritas di luar Indonesia.

48



A. Fahrur Rozi. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),36-50.

References

Arifuddin, Q. (2024). Registration of marriage as fulfilment of marriage requirements
according to Islamic principles. Nurani: Jurnal Kajian Syari'ah dan Masyarakat.
https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.24529

Aulia, A. (2017). Metodologi figh sosial M.A. Sahal Mahfudh. eL-Mashlahah, 7(2).

Caliskan, M. (2022). A comparative evaluation of the role of figh in Islamic finance.
International  Journal  of Islamic Economics and Finance  Studies.
https://doi.org/10.54427 /ijisef.1078421

Crothers, C. (2012). Analysing social structures. In Social structures (pp. 15-40).
https://doi.org/10.5772/37865

Darna, A. (2021). Perkembangan hukum Islam di Indonesia: Konsep figih sosial dan
implementasinya dalam hukum keluarga. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 4(1),
90-107.

Gultom, M., & Bawono, B. (2024). Juridical implications on the implementation of marriages
not recorded at the Office of Religious Affairs in the conception of legal certainty.
Law Development Journal. https://doi.org/10.30659/1d].6.2.283-312

Hermanto, A. (2021). Maqashid al-syari'ah: Metode ijtihad dan pembaruan hukum keluarga
Islam. Literasi Nusantara.

Hurriyah, N. F. (2019). Kualitas pelayanan pencatatan nikah di Kantor Urusan Agama
Kecamatan Galesong Utara Kabupaten Takalar (Skripsi). Universitas Negeri
Makassar.

Insani, N., Karimullah, S., Génan, Y., & Sulastri, S. (2024). Islamic law and local wisdom:
Exploring legal scientific potential in integrating local cultural values. Kanun: Jurnal
lImu Hukum. https://doi.org/10.24815/kanun.v26i1.32930

Isfironi, M. (2024). Pengantar figh sosial. Litrus (PT. Literasi Nusantara Abadi Grup).

Jamal, R., Makka, M. M., & Rahmatillah, N. A. (2022). Pencatatan nikah di Kantor Urusan
Agama sebagai fakta hukum perkawinan masyarakat Muslim. Al-Mujtahid: Journal
of Islamic Family Law, 2(2), 111-120.

Ombo, B., Taufan, M. B., & Marzuki. (2023). Urgensi pencatatan nikah perspektif hukum
Islam. Dalam Prosiding Kajian Islam dan Integrasi llmu di Era Society 5.0 (KIIIES
5.0) (Vol. 2).

Paryadi. (2021). Magashid syariah: Definisi dan pendapat para ulama. Cross-Border, 4(2),
201-216.

Prasetyo, B., & F. (2025). Reactualization of Islamic law from the perspective of Munawir
Sjadzali.  Interdisciplinary  Journal —and  Humanity  (INJURITY), 4(1).
https://doi.org/10.58631/injurity.v4i1.1398

Rosyadi, I., & Kahar, A. (2023). Analysis of legal certainty aspects in Indonesian marriage
registration  rule. Jurnal Hukum dan  Peradilan, 12(3), 469-488.
https://doi.org/10.25216/jhp.12.3.2023.469-488

Suhaimi, Rezi, M., & Hakim, M. R. (2023). Al-maqashid al-syari'ah: Teori dan implementasi.
SAHAJA: Journal Sharia and Humanities, 2(1), 153—-170.

Sultan, A., & Al-Dustur, J. (2023). The urgency of marriage registration in the perspective of
Indonesian marriage law and Islamic law. Jurnal Al-Dustur, 6(1).
https://doi.org/10.30863/aldustur.v6i1.4224

Tyaningsih, S., & Yurna, Y. (2024). Hukum Islam antara idealisme dan realitas. Jurnal
Manajemen dan Pendidikan Agama Islam. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.167

Wondmagegn, W. (2024). Social institutions: A review. Sociology International Journal, 8.
https://doi.org/10.15406/sij.2024.08.00395

49


https://doi.org/10.19109/nurani.v24i2.24529
https://doi.org/10.54427/ijisef.1078421
https://doi.org/10.5772/37865
https://doi.org/10.30659/ldj.6.2.283-312
https://doi.org/10.24815/kanun.v26i1.32930
https://doi.org/10.58631/injurity.v4i1.1398
https://doi.org/10.25216/jhp.12.3.2023.469-488
https://doi.org/10.30863/aldustur.v6i1.4224
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i2.167
https://doi.org/10.15406/sij.2024.08.00395

