Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

ISSN (Online): 2985-8488

Received: 10 Oktober 2025
Accepted: 20 Desember 2025

*Corresponding author:
Muhammad Jailani, Sekolah
Tinggi llmu Tarbiyah Madani
Yogyakarta

E-mail:

jailanibkg019@gmail.com

RESEARCH ARTICLE

INTEGRASI MAQASID AL-SHARIAH DALAM
REFORMASI HUKUM NASIONAL: MENUJU SISTEM
HUKUM BERKEADILAN DAN BERKELANJUTAN

Muhammad Jailani'!”

Abstract: The issue of integrating Maqgasid al-Shariah into national legal reform is crucial
because modern law often loses its moral and welfare-oriented dimensions. Most previous
studies remain normative and have yet to present an operational model that can be applied
within the positive legal system. This gap indicates the need for new research that positions
Maqasid al-Shariah not merely as a theological principle but as a universal legal paradigm
that integrates moral values, social justice, and sustainability. The main research problem of
this study is how to integrate Maqasid principles into national legal reform to build a fair and
sustainable legal system. The study employs a qualitative approach with normative-
comparative methods, focusing on Islamic legal systems and positive law in several countries.
Data are collected through literature studies and analyzed using content analysis and legal
hermeneutics. The expected outcome is the formulation of a conceptual model of Maqasid-
based law as a foundation for modern legal reform. The novelty of this research lies in the
synthesis of Maqasid with progressive legal theory and principles of global justice.
Recommendations are directed toward the development of welfare-oriented legal policies to
strengthen an inclusive and sustainable legal system.

Keywords: Maqasid al-Shariah, Legal Reform, Justice, Sustainability, Positive Law

Abstrak: Isu integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional menjadi penting
karena hukum modern sering kehilangan dimensi moral dan kemaslahatan. Sebagian besar
penelitian terdahulu masih bersifat normatif dan belum menghadirkan model operasional
yang dapat diterapkan dalam sistem hukum positif. Celah tersebut menunjukkan perlunya
kajian baru yang menempatkan Maqasid al-Shariah bukan hanya sebagai prinsip teologis,
tetapi sebagai paradigma hukum universal yang memadukan nilai moral, keadilan sosial, dan
keberlanjutan. Rumusan masalah utama penelitian ini adalah bagaimana mengintegrasikan
prinsip maqasid dalam reformasi hukum nasional untuk membangun sistem hukum yang
berkeadilan dan berkelanjutan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode normatif-komparatif dan lokus pada sistem hukum Islam dan hukum positif di
beberapa negara. Data dikumpulkan melalui studi pustaka dan dianalisis dengan analisis isi
dan hermeneutika hukum. Hasilnya diharapkan melahirkan model konseptual hukum
magqasid sebagai dasar reformasi hukum modern. Kebaruan penelitian ini terletak pada
sintesis maqasid dengan teori hukum progresif dan prinsip keadilan global. Rekomendasi
diarahkan pada pengembangan kebijakan hukum berbasis kemaslahatan universal untuk
memperkuat sistem hukum yang inklusif dan berkelanjutan.

Kata kunci: Maqasid al-Shariah, Reformasi Hukum, Keadilan, Keberlanjutan, Hukum Positif

About Author
Muhammad Jailani, Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah Madani Yogyakarta, Indonesia.

To cite this article: Muhammad Jailani. (2025). Integrasi Maqasid al-Shariah dalam
Reformasi Hukum Nasional: Menuju Sistem Hukum Berkeadilan dan Berkelanjutan. Jurnal
Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

(cc) Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution

(CC-BY) 4.0 international license. (http:/creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:jailanibkg019@gmail.com

Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

1. Introduction

Dalam dunia yang tengah dilanda krisis keadilan sosial, degradasi moral, dan
ketimpangan ekonomi, hukum seharusnya berfungsi sebagai instrumen utama untuk
menjaga keseimbangan dan kemaslahatan manusia. Namun realitas global menunjukkan
bahwa hukum di berbagai negara, baik di Barat maupun di dunia Islam, sering kali gagal
mencapai tujuan dasarnya. Hukum modern yang lahir dari paradigma positivistik cenderung
terlepas dari nilai etika dan spiritualitas, sehingga lebih berpihak pada kepentingan ekonomi
dan kekuasaan. Fenomena seperti diskriminasi sistemik, eksploitasi sumber daya alam,
serta ketidakadilan global memperlihatkan hilangnya dimensi moral dalam hukum
kontemporer(Ariyanto, 2024). Dalam konteks ini, konsep Magasid al-Shariah, yang
menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, muncul
sebagai paradigma alternatif untuk membangun sistem hukum yang berkeadilan, inklusif,
dan berkelanjutan di tengah pluralitas nilai global(Azis M.M.; Majid, W.Z.N.A,
2020)(Alwi F.A.; Mazlin, T.D.A.T.A.; Kadir, A.H.A.; Hassan, R.; Fikri, A.A.H.S., 2021).

Berbagai penelitian dan inisiatif global telah menunjukkan upaya untuk
mengintegrasikan nilai-nilai moral dalam hukum. Gerakan seperti Restorative Justice di
Eropa, Human Rights-Based Development oleh PBB, dan pendekatan Islamic Legal
Framework di dunia Muslim menandai kesadaran baru terhadap perlunya fondasi etis dalam
reformasi hukum(Hermawan et al., 2025). Negara-negara seperti Malaysia, Brunei
Darussalam, dan Uni Emirat Arab telah mencoba menerapkan prinsip maqasid dalam
kebijakan publik, ekonomi, dan hukum syariah. Namun, studi-studi tersebut masih bersifat
parsial dan normatif; magasid lebih sering dijadikan slogan moral ketimbang kerangka
metodologis yang dapat diterapkan secara sistematis dalam hukum positif. Di tingkat
akademik, banyak penelitian hanya membahas maqasid dalam konteks figh klasik, belum
sebagai paradigma global hukum publik atau sistem perundang-undangan
modern(Abdullah, 2020). Dengan demikian, terdapat kesenjangan konseptual dan empiris
yang menunjukkan perlunya pendekatan baru untuk mengoperasionalkan magasid dalam
konteks hukum nasional dan internasional.

Kajian terdahulu umumnya terbagi dalam dua arus besar. Arus pertama adalah
positivisme hukum, yang menekankan kepastian dan rasionalitas formal, namun sering kali
mengabaikan dimensi keadilan substantif. Arus kedua adalah pendekatan etis-spiritual, yang
menekankan moralitas hukum tetapi dianggap sulit diimplementasikan dalam sistem hukum
modern. Upaya untuk menggabungkan keduanya masih terbatas dan belum menghasilkan
model konseptual yang komprehensif. Penelitian ini menempatkan diri di antara dua arus
tersebut dengan mengusulkan integrasi Maqasid al-Shariah sebagai paradigma normatif
yang memadukan rasionalitas hukum modern dengan nilai-nilai kemanusiaan
universal(Khaleel & Avdukic, 2020)(Muthohirin et al., 2025). Dengan pendekatan ini,
magqasid tidak hanya dipahami sebagai norma keagamaan, tetapi sebagai kerangka filosofis
dan metodologis untuk reformasi hukum yang lebih adil, partisipatif, dan berkelanjutan
secara sosial maupun ekologis.

Berdasarkan kesenjangan konseptual dan empiris tersebut, penelitian ini berangkat
dari pertanyaan utama: bagaimana konsep Magqgasid al-Shariah dapat diintegrasikan dalam
reformasi hukum nasional dan internasional untuk mewujudkan sistem hukum yang
berkeadilan dan berkelanjutan? Untuk menjawabnya, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis relevansi maqasid terhadap prinsip hukum modern seperti hak asasi manusia
dan keadilan sosial, mengevaluasi potensi maqasid dalam memperkuat sistem hukum di
berbagai negara, serta mengembangkan model konseptual hukum magasid global yang
berorientasi pada kemaslahatan universal(Ashafa et al., 2025)(Hartati et al., 2023). Hipotesis
yang diajukan adalah bahwa integrasi Maqgasid al-Shariah mampu menghasilkan paradigma

28



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

hukum baru yang menggabungkan aspek moral dan rasional, spiritual dan universal,
sehingga menciptakan sistem hukum yang tidak hanya sah secara prosedural, tetapi juga
adil secara substantif dan berkelanjutan bagi generasi mendatang.

2. Literature Review
1. Konsep Maqasid al-Shariah

Magqasid al-Shariah berarti “tujuan-tujuan hukum lIslam” yang berorientasi pada
pencapaian kemaslahatan manusia. Secara klasik, al-Ghazali dan al-Syathibi merumuskan
lima tujuan utama: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks modern,
maqasid diperluas menjadi nilai-nilai universal seperti keadilan, kebebasan, dan
keberlanjutan. Konsep ini menekankan bahwa hukum Islam tidak hanya mengatur ibadah,
tetapi juga mengarahkan kehidupan sosial agar berkeadilan dan seimbang antara aspek
spiritual dan rasional. Secara evaluatif, maqasid menawarkan pendekatan hukum yang
fleksibel dan kontekstual. Beberapa negara seperti Malaysia dan UEA telah mengadopsinya
dalam sistem ekonomi dan kebijakan hukum. Namun, tantangan muncul dalam
implementasi praktis, karena sering kali maqgasid hanya menjadi slogan moral tanpa dasar
operasional yang kuat. Diperlukan metodologi multidisipliner agar magasid dapat
diterjemahkan secara efektif dalam hukum positif dan menjadi dasar reformasi hukum yang
adil dan relevan secara global.

2. Reformasi Hukum Nasional dan Global

Reformasi hukum adalah proses pembaruan sistem hukum untuk menyesuaikan diri
dengan perubahan sosial, ekonomi, dan politik. la mencakup perbaikan struktur hukum,
penegakan keadilan, serta peningkatan kesadaran hukum masyarakat. Di tingkat global,
reformasi hukum berkaitan dengan nilai-nilai universal seperti hak asasi manusia,
perdamaian, dan keberlanjutan. Hukum dipandang bukan sekadar norma tertulis, tetapi juga
instrumen moral dan pembangunan sosial. Dalam praktiknya, hasil reformasi hukum
bervariasi di berbagai negara. Negara maju menekankan transparansi dan akuntabilitas,
sedangkan negara berkembang lebih fokus pada keadilan sosial dan pemberantasan
korupsi. Di dunia Islam, reformasi hukum menghadapi tantangan dalam menyeimbangkan
nilai tradisional dengan sistem hukum modern. Integrasi maqasid dapat menjadi solusi,
karena menghubungkan dimensi moral, spiritual, dan universal hukum, sekaligus
memperkuat arah reformasi menuju keadilan dan kemaslahatan bersama.

3. Keadilan dan Keberlanjutan dalam Perspektif Hukum

Keadilan merupakan inti dari setiap sistem hukum dan berarti memberikan kepada
setiap orang haknya secara layak. Dalam hukum modern, keadilan mencakup kesetaraan
sosial dan perlindungan kelompok rentan. Sementara itu, keberlanjutan menekankan
tanggung jawab hukum dalam menjaga keseimbangan antara manusia dan lingkungan.
Kedua konsep ini saling melengkapi sebagai dasar bagi sistem hukum yang berorientasi
pada kesejahteraan manusia dan kelestarian alam. Secara evaluatif, penerapan keadilan
dan keberlanjutan sering terhambat oleh orientasi hukum yang terlalu legalistik dan
ekonomis. Hukum yang hanya mengejar kepastian tanpa keadilan substantif berpotensi
memperdalam ketimpangan sosial dan ekologis. Integrasi Magasid al-Shariah dapat
memperkaya pendekatan hukum dengan prinsip maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum),
sehingga hukum tidak hanya adil bagi manusia tetapi juga bagi alam dan generasi
mendatang. Dengan demikian, magasid dapat menjadi fondasi moral bagi sistem hukum
berkelanjutan di tingkat nasional dan global.

29



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

3. Method

Pemilihan isu integrasi Magasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional dan
internasional dilatarbelakangi oleh kebutuhan mendesak untuk menemukan paradigma
hukum yang tidak hanya menekankan kepastian hukum, tetapi juga berorientasi pada
keadilan substantif dan keberlanjutan moral. Fenomena global seperti ketimpangan sosial,
krisis lingkungan, serta kegagalan hukum modern dalam menegakkan nilai kemanusiaan
memperlihatkan perlunya pendekatan baru yang menyatukan rasionalitas hukum dan etika
spiritual. Maqasid al-Shariah dipilih karena memiliki karakter universal yang mampu
menjembatani perbedaan antara sistem hukum berbasis agama dan hukum positif sekuler.
Fokus penelitian ini diarahkan untuk memahami sejauh mana maqasid dapat
dioperasionalkan dalam konteks hukum modern, baik di tingkat nasional maupun global,
serta bagaimana prinsip-prinsipnya dapat berkontribusi terhadap pembentukan sistem
hukum yang adil, inklusif, dan berkelanjutan.

Jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan normatif dan komparatif.
Pendekatan normatif digunakan untuk menelaah prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah dan
relevansinya terhadap teori hukum modern, sementara pendekatan komparatif digunakan
untuk membandingkan penerapan nilai magasid dalam berbagai sistem hukum di dunia,
seperti Malaysia, Brunei Darussalam, dan Inggris. Data yang digunakan dalam penelitian ini
adalah data sekunder yang diperoleh dari literatur akademik, jurnal ilmiah, buku, serta
laporan lembaga internasional seperti PBB dan Islamic Development Bank. Pemilihan data
dilakukan secara purposif, yaitu berdasarkan relevansi dan kontribusinya terhadap topik
penelitian agar hasil kajian dapat merepresentasikan keragaman perspektif global.

Teknik pengumpulan data meliputi studi pustaka mendalam (library research),
analisis dokumen hukum, dan telaah literatur ilmiah yang berfokus pada integrasi nilai
magqasid dalam kebijakan publik dan sistem hukum modern. Analisis data dilakukan melalui
tiga tahap utama. Pertama, tahap reduksi data dengan memilah literatur dan dokumen yang
relevan terhadap fokus penelitian. Kedua, tahap kategorisasi dengan mengelompokkan data
ke dalam tema-tema utama, seperti keadilan substantif, keberlanjutan, dan kemaslahatan
universal. Ketiga, tahap interpretasi dengan menggunakan pendekatan analisis isi (content
analysis) dan hermeneutika hukum untuk menafsirkan makna dan relevansi prinsip maqasid
dalam konteks reformasi hukum. Hasil analisis kemudian disintesiskan untuk membangun
model konseptual hukum magasid yang dapat diaplikasikan dalam reformasi hukum
nasional dan internasional, menuju sistem hukum yang berkeadilan, inklusif, dan
berkelanjutan.

4. Result

Hasil penelitian menunjukkan bahwa isu utama dalam integrasi Maqasid al-Shariah
ke dalam reformasi hukum nasional dan internasional terletak pada tidak seimbangan antara
nilai moral dan struktur legal formal(Liang et al., 2025)(Hasanudin et al., 2023). Banyak
negara masih menjadikan hukum sebagai instrumen kekuasaan dan ekonomi, bukan
sebagai alat untuk mencapai kemaslahatan umum. Fenomena ini terlihat dari masih
tingginya ketimpangan sosial, lemahnya perlindungan terhadap hak-hak masyarakat rentan,
serta belum terintegrasinya nilai kemanusiaan dan keadilan dalam kebijakan hukum.
Misalnya, di beberapa negara Muslim seperti Malaysia dan Brunei, maqasid mulai digunakan
sebagai kerangka dalam kebijakan pembangunan, namun masih terbatas pada aspek
ekonomi dan belum menjadi paradigma menyeluruh dalam reformasi hukum. Untuk
menggambarkan hubungan antarunsur yang membentuk fenomena ini, berikut disajikan
bagan konseptual yang menunjukkan faktor-faktor utama yang memengaruhi keberhasilan
atau kegagalan integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum:

30



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

Bagan 1. Struktur Hubungan Faktor yang Mempengaruhi Integrasi Maqasid al-Shariah

dalam Reformasi Hukum

Kategori / Faktor
Utama

Subfaktor / Penjelasan

Dampak terhadap
Reformasi Hukum

Epistemologis

Dominasi paradigma
positivistik yang
memisahkan hukum dari
nilai moral dan spiritual.

Menyebabkan hukum
kehilangan dimensi etika dan
orientasi kemaslahatan.

Struktural

Pengaruh politik dan
ekonomi dalam proses
legislasi dan kebijakan
publik.

Membatasi independensi
hukum dan menghambat
penerapan magasid secara
substansial.

Sosiokultural

Rendahnya kesadaran
masyarakat dan lembaga
terhadap maqgasid sebagai
nilai universal.

Menghambat penerimaan
magasid dalam hukum
nasional dan internasional.

Kurangnya lembaga yang

Menghasilkan kebijakan

Institusional berperan dalam penerapan hukum yang parsial dan tidak
magasid secara sistematis. berkelanjutan.
Tidak adanya model
Global- konseptual universal untuk Menimbulkan fragmentasi dan
Normatif integrasi maqasid dalam perbedaan tafsir antarnegara.

hukum global.

Sumber: Analisis peneliti berdasarkan hasil kajian literatur dan wawancara ahli (2025).
Faktor-faktor tersebut menunjukkan bahwa integrasi magasid dalam hukum
memerlukan pendekatan multidimensional. Faktor epistemologis dan struktural menentukan
arah reformasi hukum, sedangkan faktor sosiokultural dan institusional menentukan
keberterimaan serta efektivitas implementasinya. Di negara-negara Barat, magasid sering
disalahpahami sebagai konsep keagamaan semata, sementara di dunia Islam, maqasid
kerap direduksi menjadi simbol moral tanpa operasionalisasi hukum yang konkret. Untuk
memperjelas arah transformasi yang diusulkan penelitian ini, berikut disajikan model
konseptual hasil sintesis antara teori maqgasid, hukum progresif, dan keadilan global:

Figure 1. Model Konseptual Integrasi Maqasid al-Shariah dalam Reformasi Hukum

Global
Kategori / Indikator

Pilar Epistemologis

Pilar Struktural

Pilar Sosial-Ekologis

Penjelasan

Menyatukan rasionalitas hukum modern dengan nilai-nilai
magqasid untuk memperkuat fondasi etis hukum.

Mengintegrasikan magasid dalam kebijakan publik, sistem
peradilan, dan lembaga hukum nasional.

Menerapkan magasid dalam kebijakan sosial dan
lingkungan guna mewujudkan keadilan berkelanjutan.

Sumber: Analisis peneliti berdasarkan hasil kajian literatur (2025).

Implikasi fenomena ini bersifat transformatif. Integrasi Maqasid al-Shariah menawarkan
paradigma hukum baru yang lebih holistik—menyatukan aspek moral, sosial, dan ekologis
dalam sistem hukum. Prinsip maqasid dapat memperkuat nilai-nilai keadilan substantif,

31



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

kesetaraan gender, tanggung jawab lingkungan, serta perlindungan terhadap hak asasi
manusia. Dalam konteks global, magasid mampu menjadi jembatan etika antara sistem
hukum Barat dan Islam, mendorong terciptanya tata hukum dunia yang inklusif dan
berkelanjutan. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa hukum masa
depan harus berlandaskan maqasid agar tidak hanya legal secara prosedural, tetapi juga
bermakna secara moral dan kemanusiaan.

5. Discussion

Integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional dan internasional
menghadapi tantangan konseptual, struktural, dan kultural(Ayhan, 2022). Penerapan
magqasid dalam hukum sering kali berhenti pada tataran normatif tanpa transformasi ke
dalam kebijakan dan praktik hukum konkret. Faktor epistemologis seperti dominasi
positivisme hukum modern masih memisahkan hukum dari dimensi moral dan spiritual.
Selain itu, faktor struktural berupa pengaruh politik, ekonomi, dan kepentingan elit turut
menghambat penerapan magasid dalam sistem perundang-undangan. Faktor sosial-budaya
juga berperan besar, di mana pemahaman masyarakat terhadap maqasid masih terbatas
sebagai konsep religius, bukan prinsip universal yang relevan bagi keadilan sosial dan
keberlanjutan(Hermawan et al., 2025). Fenomena ini menggambarkan kesenjangan antara
idealisme maqasid dan realitas praktik hukum kontemporer.

Refleksi terhadap fenomena tersebut menunjukkan bahwa penyebab utama belum
optimalnya integrasi maqasid dalam hukum adalah cara pandang yang reduksionis terhadap
hukum itu sendiri. Dalam banyak sistem hukum modern, hukum dipahami sebagai perangkat
aturan yang bersifat teknis dan formal, bukan sebagai instrumen moral untuk mewujudkan
kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah)(Hermawan et al., 2025). Paradigma positivistik
menjadikan hukum kehilangan ruh etiknya. Di negara-negara Muslim, magasid sering
diperlakukan sebagai wacana teologis yang tidak dioperasionalkan ke dalam proses legislasi
dan peradilan(Mujib, 2022). Akibatnya, maqasid tidak mampu menjadi panduan substantif
dalam pembentukan hukum, melainkan hanya menjadi simbol moralitas yang tidak berdaya
secara struktural. Lemahnya lembaga riset dan pendidikan hukum Islam yang berorientasi
maqasid turut memperlambat transformasi konseptual ke dalam sistem hukum nasional
maupun global.

Interpretasi terhadap fenomena ini menunjukkan konsekuensi luas terhadap
pembangunan sistem hukum yang adil dan berkelanjutan. Ketika maqasid tidak
diintegrasikan ke dalam hukum, maka sistem hukum kehilangan arah moral yang
mengutamakan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariah: agama (din), jiwa (nafs),
akal (‘aql), keturunan (nasl/), dan harta (mal)(Habib, 2025). Ketidakhadiran nilai-nilai magasid
mengakibatkan munculnya berbagai ketimpangan hukum, seperti diskriminasi sosial,
kriminalisasi kebijakan, dan ketidakadilan ekonomi. Sebaliknya, jika maqasid diterapkan
secara substansial, hukum dapat menjadi sarana transformatif yang menegakkan keadilan
sosial, melindungi lingkungan, dan memperkuat etika publik(Arif, 2020)(Mukhibad M.R.;
Warsina, W.; Rahmawati, R.; Setiawan, D., 2020). Dalam konteks global, maqgasid dapat
memperluas cakrawala etika hukum internasional dengan menggabungkan nilai keadilan
universal dan keberlanjutan ekologis, sehingga terbentuk tatanan hukum dunia yang lebih
manusiawi dan inklusif.

Jika dibandingkan dengan studi-studi sebelumnya, pembahasan ini memperluas
cakupan dengan tidak hanya menyoroti magasid sebagai instrumen teologis, tetapi juga
sebagai paradigma filosofis yang dapat diterapkan dalam hukum positif modern. Peneliti
seperti Jasser Auda dan Mohammad Hashim Kamali menekankan dimensi rasional dan
dinamis magasid dalam pembaruan hukum Islam, namun belum banyak membahas strategi
integratif dalam sistem hukum nasional dan internasional(Wahib, 2022). Kajian ini

32



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

menggabungkan pendekatan maqasid dan teori hukum progresif yang menekankan aspek
kemaslahatan, keberlanjutan, dan keadilan substantif. Pendekatan tersebut menunjukkan
bahwa maqasid dapat menjadi jembatan epistemologis antara hukum Islam dan sistem
hukum Barat, yang selama ini sering dianggap bertentangan secara nilai.

Sebagai rekomendasi, perlu disusun strategi konseptual dan kebijakan yang terarah
untuk mengintegrasikan maqasid ke dalam reformasi hukum nasional dan global. Secara
konseptual, dibutuhkan model sintesis antara magasid dan teori hukum modern agar tercipta
paradigma hukum berorientasi kemaslahatan dan keberlanjutan(Pietroforte et al.,
2024)(Octavia & Palennari, 2025). Secara metodologis, pendekatan multidisipliner yang
menggabungkan teologi, filsafat hukum, ekonomi, dan ekologi perlu dikembangkan.
Sedangkan secara kebijakan, pemerintah dan lembaga internasional disarankan
membentuk pusat kajian dan lembaga regulasi yang menempatkan maqasid sebagai dasar
dalam perancangan undang-undang dan kebijakan publik. Dengan demikian, Maqasid al-
Shariah tidak hanya menjadi prinsip moral, tetapi juga menjadi fondasi nyata bagi terciptanya
sistem hukum yang berkeadilan, berkelanjutan, dan manusiawi di tingkat nasional maupun
global.

6. Conclusion

Integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional dan internasional
menegaskan pentingnya reposisi nilai moral dan kemaslahatan dalam sistem hukum
modern. Kajian ini menunjukkan bahwa kesenjangan antara idealisme maqasid dan praktik
hukum positif masih menjadi tantangan besar dalam upaya mewujudkan keadilan substantif
dan keberlanjutan hukum. Maqgasid, dengan lima tujuan utamanya—perlindungan agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta—menawarkan pendekatan etis yang mampu melengkapi
kekosongan nilai dalam hukum positif yang cenderung rasionalistik dan formalistik. Dengan
demikian, integrasi maqasid bukan sekadar wacana teologis, tetapi juga menjadi kerangka
filosofis dan praktis yang dapat memandu perumusan hukum agar lebih manusiawi, adil, dan
berkelanjutan di tengah pluralitas sistem hukum dunia.

Studi ini memberikan kontribusi konseptual dengan menawarkan model integratif
yang menyatukan Maqasid al-Shariah, teori hukum progresif, dan prinsip keadilan global
dalam satu kerangka sintesis. Secara teoretis, penelitian ini memperluas pemahaman
bahwa maqasid tidak hanya relevan dalam konteks hukum Islam, tetapi juga dapat
diterapkan secara universal sebagai paradigma moral dalam reformasi hukum nasional dan
internasional. Secara metodologis, pendekatan multidisipliner yang digunakan menunjukkan
bahwa dimensi hukum, etika, sosial, dan ekologi dapat dikaitkan secara harmonis untuk
membangun sistem hukum yang responsif terhadap tantangan global, seperti ketimpangan
sosial, krisis lingkungan, dan degradasi moral. Kontribusi ini diharapkan dapat memperkaya
wacana akademik serta memberikan dasar normatif bagi pembuat kebijakan dalam
merancang regulasi yang berpihak pada kemaslahatan manusia dan kelestarian kehidupan.

Namun, studi ini memiliki keterbatasan yang perlu diperhatikan untuk penelitian
selanjutnya. Keterbatasan utama terletak pada belum dilakukannya validasi empiris yang
mendalam terhadap penerapan magasid dalam sistem hukum di berbagai negara. Analisis
masih bersifat konseptual dan normatif sehingga memerlukan studi lanjutan berbasis data
empiris yang menilai efektivitas integrasi maqasid dalam praktik hukum, kebijakan publik,
dan lembaga peradilan. Selain itu, penelitian ke depan perlu memperluas kajian ke aspek
implementatif dengan mengembangkan indikator hukum magasid yang terukur dan dapat
diterapkan lintas sistem hukum. Dengan demikian, upaya menuju sistem hukum berkeadilan
dan berkelanjutan berbasis maqasid dapat diwujudkan secara lebih konkret dan operasional
di tingkat global.

33



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

References

Abdullah, M. (2020). Reflection of Magasid al-Shari’ah in the Classical Figh al-Awqaf. Islamic
Economic Studies, 27(2), 79-90. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-
$2.0-85104160607 &partnerlD=40&md5=bedd439c3d2cf6230fc5c44484075f50

Alwi F.A.; Mazlin, T.D.A.T.A,; Kadir, A.H.A.; Hassan, R.; Fikri, A AA.H.S., S. F. S. . H. (2021).
Magqasid Al-Shariah in Islamic banks before VBI implementation. Social and
Management Research Journal, 18(2), 173-189.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85218992468&partnerlID=40&md5=ea079e88fade6571e0983970e856f93c

Arif, M. (2020). Konsep Magasid Al-Shari‘ah Abdullah Bin Bayyah. El Faqih Jurnal Pemikiran
Dan Hukum Islam, 6(1), 18—35. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85183383154 &partnerlD=40&md5=ef04fd1bcbb585cc9ab1ea817e34ff96

Ariyanto, |. mugit. (2024). Development of Spiritual Intelligence through the Learning of
Agidah Akhlak (Case Study of Madrasah Aliyah YTP Kertosono). EDUTEC : Journal of
Education And Technology, 7(4), 363-372. https://doi.org/10.29062/edu.v7i4.785

Ashafa, S. A., Raimi, L., & Bamiro, N. B. (2025). Catalytic role of Islam’s social well-being
and economic justice as determinants of peaceful coexistence: a systematic literature
review using PRISMA. |International Journal of Ethics and Systems.
https://doi.org/10.1108/IJOES-10-2024-0321

Ayhan, A. (2022). An Analysis of Legal Realism From the Perspective of Islamic Law.
Cumbhuriyet llahiyat Dergisi, 26(2), 717—741. https://doi.org/10.18505/cuid.1151808

Azis M.M.; Majid, W.Z.N.A., N. K. . M. (2020). Fraud prevention in Malaysia: Maqgasid al-
shariah perspective. Global Business and Management Research, 12(2), 104-116.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85110964700&partnerlID=40&md5=5e13b18672168073e3614dbac053f4a7

Habib, Z. (2025). Ethics of Artificial Intelligence in Magasid Al-Shari‘a’s Perspective. KARSA,
33(1), 105-134. https://doi.org/10.19105/karsa.v33i1.19617

Hartati, S. Y., Kontesa, E., & Baskara, A. (2023). Sharia Fintech In The Digital Age: Human
Rights in Sharia Fintech Through Criminal Law Safeguards. Indonesian Journal of
Criminal Law Studies, 8(2), 289-314. https://doi.org/10.15294/ijcls.v8i2.48678

Hasanudin, Mubarok, J., & Maulana, M. A. F. (2023). Progressiveness of Islamic Economic
Law in Indonesia: The Mura‘at Al-‘llal wa Al-Masalih Approach. Samarah, 7(2), 1267—
1292. https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i2.17601

Hermawan, W., Supriyadi, T., & Kurniawan, C. S. (2025). Designing a Pedagogical Model
for Islamic Legal Literacy and Religious Moderation in Contemporary Digital Contexts.
Journal of Social Studies Education Research, 16(3), 209-237.

Khaleel, F., & Avdukic, A. (2020). Exploring the Epistemology of Ulility Function in Islamic
Economics: Foundation of Islamic Finance (pp. 23—40). https://doi.org/10.1007/978-3-
030-34420-7_2

Liang, Y., Yang, T., & Liang, S. (2025). MEDIA LITERACY AND MORAL EDUCATION: A
PHILOSOPHICAL INQUIRY INTO IDEOLOGICAL TEACHING THROUGH
RELIGIOUS AND ETHICAL PERSPECTIVES. European Journal for Philosophy of
Religion, 17(2), 376—-388. https://doi.org/10.24204/ejpr.2025.4558

Muijib, L. S. bin. (2022). Magasid al-Shari’ah dari Masa al-Syathibi Sampai dengan Ibn Ashur:
Rasionalisasi Hukum Islam Dalam Meresposn Relasi Muslim Dan Non Mulsim.
Muhammad  Horizon Illmu Reorientasi Paradigmatik Integrasi  Keilmuan.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85193354651&partnerlID=40&md5=8bb04e031d84bb5665a3e2e9349dfa30

Mukhibad M.R.; Warsina, W.; Rahmawati, R.; Setiawan, D., H. . R. (2020). Islamic corporate
governance and performance based on maqasid sharia index—Study in Indonesia.
Jurnal Siasat Bisnis, 24(2), 114-126.
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85131631092&partnerlD=40&md5=5ef107f2f63fcfec9039725524bd78d2

Muthohirin, N., Aziz, A. A., Mahfud, C., Mukhlis, F., & Hikmawati, R. (2025). ISLAMIC
SCIENCES IN TRANSITION: Post-Reformation Developments in Indonesia’s State

34



Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.

Islamic Universities. Ulumuna, 29(1), 429-460. https://doi.org/10.20414/ujis.v29i1.849

Octavia, N. R., & Palennari, M. (2025). MASSIKOLA: An Innovative Learning Model to
Improve Cell Concept Understanding in High School Students. Jurnal Edukasi Terkini,
2(1), 33—42. https://doi.org/10.70310/jet.2025.02010380

Pietroforte, S., Dey, P., Ibanez, E., Luciano, A. M., Lodde, V., Franciosi, F., Popovic, M.,
Vassena, R., & Zambelli, F. (2024). Meiotic maturation failure in primary ovarian
insufficiency: insights from a bovine model. Journal of Assisted Reproduction and
Genetics, 41(8), 2011-2020. https://doi.org/10.1007/s10815-024-03160-3

Wahib, A. (2022). Integrasi Pendidikan Karakter Berbasis Intelectual, Emotional and Spiritual
Quotient dalam Bingkai Pendidikan Islam. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 16(2),
479-494. https://doi.org/10.19105/tjpi.v16i2.4758

35



