
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35.  
ISSN (Online): 2985-8488 

    

                                        Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 

(CC-BY) 4.0 international license. (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)  

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Received: 10 Oktober 2025   
Accepted: 20 Desember 2025 
 

 

*Corresponding author: 
Muhammad Jailani, Sekolah 
Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani 
Yogyakarta  
E-mail: 
jailanibkg019@gmail.com  

RESEARCH ARTICLE 
  

INTEGRASI MAQASID AL-SHARIAH DALAM 

REFORMASI HUKUM NASIONAL: MENUJU SISTEM 

HUKUM BERKEADILAN DAN BERKELANJUTAN 

 
 
Muhammad Jailani1* 
 
 
Abstract: The issue of integrating Maqasid al-Shariah into national legal reform is crucial 
because modern law often loses its moral and welfare-oriented dimensions. Most previous 
studies remain normative and have yet to present an operational model that can be applied 
within the positive legal system. This gap indicates the need for new research that positions 
Maqasid al-Shariah not merely as a theological principle but as a universal legal paradigm 
that integrates moral values, social justice, and sustainability. The main research problem of 
this study is how to integrate Maqasid principles into national legal reform to build a fair and 
sustainable legal system. The study employs a qualitative approach with normative-
comparative methods, focusing on Islamic legal systems and positive law in several countries. 
Data are collected through literature studies and analyzed using content analysis and legal 
hermeneutics. The expected outcome is the formulation of a conceptual model of Maqasid-
based law as a foundation for modern legal reform. The novelty of this research lies in the 
synthesis of Maqasid with progressive legal theory and principles of global justice. 
Recommendations are directed toward the development of welfare-oriented legal policies to 
strengthen an inclusive and sustainable legal system. 
 
Keywords: Maqasid al-Shariah, Legal Reform, Justice, Sustainability, Positive Law 
 

Abstrak:  Isu integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional menjadi penting 
karena hukum modern sering kehilangan dimensi moral dan kemaslahatan. Sebagian besar 
penelitian terdahulu masih bersifat normatif dan belum menghadirkan model operasional 
yang dapat diterapkan dalam sistem hukum positif. Celah tersebut menunjukkan perlunya 
kajian baru yang menempatkan Maqasid al-Shariah bukan hanya sebagai prinsip teologis, 
tetapi sebagai paradigma hukum universal yang memadukan nilai moral, keadilan sosial, dan 
keberlanjutan. Rumusan masalah utama penelitian ini adalah bagaimana mengintegrasikan 
prinsip maqasid dalam reformasi hukum nasional untuk membangun sistem hukum yang 
berkeadilan dan berkelanjutan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode normatif-komparatif dan lokus pada sistem hukum Islam dan hukum positif di 
beberapa negara. Data dikumpulkan melalui studi pustaka dan dianalisis dengan analisis isi 
dan hermeneutika hukum. Hasilnya diharapkan melahirkan model konseptual hukum 
maqasid sebagai dasar reformasi hukum modern. Kebaruan penelitian ini terletak pada 
sintesis maqasid dengan teori hukum progresif dan prinsip keadilan global. Rekomendasi 
diarahkan pada pengembangan kebijakan hukum berbasis kemaslahatan universal untuk 
memperkuat sistem hukum yang inklusif dan berkelanjutan. 
 
Kata kunci: Maqasid al-Shariah, Reformasi Hukum, Keadilan, Keberlanjutan, Hukum Positif 

  
About Author  
Muhammad Jailani, Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani Yogyakarta, Indonesia. 
 
To cite this article: Muhammad Jailani. (2025). Integrasi Maqasid al-Shariah dalam 
Reformasi Hukum Nasional: Menuju Sistem Hukum Berkeadilan dan Berkelanjutan. Jurnal 
Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:jailanibkg019@gmail.com


 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

28 
 

 

1. Introduction 

Dalam dunia yang tengah dilanda krisis keadilan sosial, degradasi moral, dan 

ketimpangan ekonomi, hukum seharusnya berfungsi sebagai instrumen utama untuk 

menjaga keseimbangan dan kemaslahatan manusia. Namun realitas global menunjukkan 

bahwa hukum di berbagai negara, baik di Barat maupun di dunia Islam, sering kali gagal 

mencapai tujuan dasarnya. Hukum modern yang lahir dari paradigma positivistik cenderung 

terlepas dari nilai etika dan spiritualitas, sehingga lebih berpihak pada kepentingan ekonomi 

dan kekuasaan. Fenomena seperti diskriminasi sistemik, eksploitasi sumber daya alam, 

serta ketidakadilan global memperlihatkan hilangnya dimensi moral dalam hukum 

kontemporer(Ariyanto, 2024). Dalam konteks ini, konsep Maqasid al-Shariah, yang 

menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, muncul 

sebagai paradigma alternatif untuk membangun sistem hukum yang berkeadilan, inklusif, 

dan berkelanjutan di tengah pluralitas nilai global(Azis  M.M.; Majid, W.Z.N.A., 

2020)(Alwi  F.A.; Mazlin, T.D.A.T.A.; Kadir, A.H.A.; Hassan, R.; Fikri, A.A.H.S., 2021). 

Berbagai penelitian dan inisiatif global telah menunjukkan upaya untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dalam hukum. Gerakan seperti Restorative Justice di 

Eropa, Human Rights-Based Development oleh PBB, dan pendekatan Islamic Legal 

Framework di dunia Muslim menandai kesadaran baru terhadap perlunya fondasi etis dalam 

reformasi hukum(Hermawan et al., 2025). Negara-negara seperti Malaysia, Brunei 

Darussalam, dan Uni Emirat Arab telah mencoba menerapkan prinsip maqasid dalam 

kebijakan publik, ekonomi, dan hukum syariah. Namun, studi-studi tersebut masih bersifat 

parsial dan normatif; maqasid lebih sering dijadikan slogan moral ketimbang kerangka 

metodologis yang dapat diterapkan secara sistematis dalam hukum positif. Di tingkat 

akademik, banyak penelitian hanya membahas maqasid dalam konteks fiqh klasik, belum 

sebagai paradigma global hukum publik atau sistem perundang-undangan 

modern(Abdullah, 2020). Dengan demikian, terdapat kesenjangan konseptual dan empiris 

yang menunjukkan perlunya pendekatan baru untuk mengoperasionalkan maqasid dalam 

konteks hukum nasional dan internasional. 

Kajian terdahulu umumnya terbagi dalam dua arus besar. Arus pertama adalah 

positivisme hukum, yang menekankan kepastian dan rasionalitas formal, namun sering kali 

mengabaikan dimensi keadilan substantif. Arus kedua adalah pendekatan etis-spiritual, yang 

menekankan moralitas hukum tetapi dianggap sulit diimplementasikan dalam sistem hukum 

modern. Upaya untuk menggabungkan keduanya masih terbatas dan belum menghasilkan 

model konseptual yang komprehensif. Penelitian ini menempatkan diri di antara dua arus 

tersebut dengan mengusulkan integrasi Maqasid al-Shariah sebagai paradigma normatif 

yang memadukan rasionalitas hukum modern dengan nilai-nilai kemanusiaan 

universal(Khaleel & Avdukic, 2020)(Muthohirin et al., 2025). Dengan pendekatan ini, 

maqasid tidak hanya dipahami sebagai norma keagamaan, tetapi sebagai kerangka filosofis 

dan metodologis untuk reformasi hukum yang lebih adil, partisipatif, dan berkelanjutan 

secara sosial maupun ekologis. 

Berdasarkan kesenjangan konseptual dan empiris tersebut, penelitian ini berangkat 

dari pertanyaan utama: bagaimana konsep Maqasid al-Shariah dapat diintegrasikan dalam 

reformasi hukum nasional dan internasional untuk mewujudkan sistem hukum yang 

berkeadilan dan berkelanjutan? Untuk menjawabnya, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis relevansi maqasid terhadap prinsip hukum modern seperti hak asasi manusia 

dan keadilan sosial, mengevaluasi potensi maqasid dalam memperkuat sistem hukum di 

berbagai negara, serta mengembangkan model konseptual hukum maqasid global yang 

berorientasi pada kemaslahatan universal(Ashafa et al., 2025)(Hartati et al., 2023). Hipotesis 

yang diajukan adalah bahwa integrasi Maqasid al-Shariah mampu menghasilkan paradigma 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

29 
 

hukum baru yang menggabungkan aspek moral dan rasional, spiritual dan universal, 

sehingga menciptakan sistem hukum yang tidak hanya sah secara prosedural, tetapi juga 

adil secara substantif dan berkelanjutan bagi generasi mendatang. 

 

2. Literature Review 

1. Konsep Maqasid al-Shariah 

Maqasid al-Shariah berarti “tujuan-tujuan hukum Islam” yang berorientasi pada 

pencapaian kemaslahatan manusia. Secara klasik, al-Ghazali dan al-Syathibi merumuskan 

lima tujuan utama: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks modern, 

maqasid diperluas menjadi nilai-nilai universal seperti keadilan, kebebasan, dan 

keberlanjutan. Konsep ini menekankan bahwa hukum Islam tidak hanya mengatur ibadah, 

tetapi juga mengarahkan kehidupan sosial agar berkeadilan dan seimbang antara aspek 

spiritual dan rasional. Secara evaluatif, maqasid menawarkan pendekatan hukum yang 

fleksibel dan kontekstual. Beberapa negara seperti Malaysia dan UEA telah mengadopsinya 

dalam sistem ekonomi dan kebijakan hukum. Namun, tantangan muncul dalam 

implementasi praktis, karena sering kali maqasid hanya menjadi slogan moral tanpa dasar 

operasional yang kuat. Diperlukan metodologi multidisipliner agar maqasid dapat 

diterjemahkan secara efektif dalam hukum positif dan menjadi dasar reformasi hukum yang 

adil dan relevan secara global. 

 

2. Reformasi Hukum Nasional dan Global 

Reformasi hukum adalah proses pembaruan sistem hukum untuk menyesuaikan diri 

dengan perubahan sosial, ekonomi, dan politik. Ia mencakup perbaikan struktur hukum, 

penegakan keadilan, serta peningkatan kesadaran hukum masyarakat. Di tingkat global, 

reformasi hukum berkaitan dengan nilai-nilai universal seperti hak asasi manusia, 

perdamaian, dan keberlanjutan. Hukum dipandang bukan sekadar norma tertulis, tetapi juga 

instrumen moral dan pembangunan sosial. Dalam praktiknya, hasil reformasi hukum 

bervariasi di berbagai negara. Negara maju menekankan transparansi dan akuntabilitas, 

sedangkan negara berkembang lebih fokus pada keadilan sosial dan pemberantasan 

korupsi. Di dunia Islam, reformasi hukum menghadapi tantangan dalam menyeimbangkan 

nilai tradisional dengan sistem hukum modern. Integrasi maqasid dapat menjadi solusi, 

karena menghubungkan dimensi moral, spiritual, dan universal hukum, sekaligus 

memperkuat arah reformasi menuju keadilan dan kemaslahatan bersama. 

 

3. Keadilan dan Keberlanjutan dalam Perspektif Hukum 

Keadilan merupakan inti dari setiap sistem hukum dan berarti memberikan kepada 

setiap orang haknya secara layak. Dalam hukum modern, keadilan mencakup kesetaraan 

sosial dan perlindungan kelompok rentan. Sementara itu, keberlanjutan menekankan 

tanggung jawab hukum dalam menjaga keseimbangan antara manusia dan lingkungan. 

Kedua konsep ini saling melengkapi sebagai dasar bagi sistem hukum yang berorientasi 

pada kesejahteraan manusia dan kelestarian alam. Secara evaluatif, penerapan keadilan 

dan keberlanjutan sering terhambat oleh orientasi hukum yang terlalu legalistik dan 

ekonomis. Hukum yang hanya mengejar kepastian tanpa keadilan substantif berpotensi 

memperdalam ketimpangan sosial dan ekologis. Integrasi Maqasid al-Shariah dapat 

memperkaya pendekatan hukum dengan prinsip maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum), 

sehingga hukum tidak hanya adil bagi manusia tetapi juga bagi alam dan generasi 

mendatang. Dengan demikian, maqasid dapat menjadi fondasi moral bagi sistem hukum 

berkelanjutan di tingkat nasional dan global. 

 

 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

30 
 

3. Method 

Pemilihan isu integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional dan 

internasional dilatarbelakangi oleh kebutuhan mendesak untuk menemukan paradigma 

hukum yang tidak hanya menekankan kepastian hukum, tetapi juga berorientasi pada 

keadilan substantif dan keberlanjutan moral. Fenomena global seperti ketimpangan sosial, 

krisis lingkungan, serta kegagalan hukum modern dalam menegakkan nilai kemanusiaan 

memperlihatkan perlunya pendekatan baru yang menyatukan rasionalitas hukum dan etika 

spiritual. Maqasid al-Shariah dipilih karena memiliki karakter universal yang mampu 

menjembatani perbedaan antara sistem hukum berbasis agama dan hukum positif sekuler. 

Fokus penelitian ini diarahkan untuk memahami sejauh mana maqasid dapat 

dioperasionalkan dalam konteks hukum modern, baik di tingkat nasional maupun global, 

serta bagaimana prinsip-prinsipnya dapat berkontribusi terhadap pembentukan sistem 

hukum yang adil, inklusif, dan berkelanjutan. 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan normatif dan komparatif. 

Pendekatan normatif digunakan untuk menelaah prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah dan 

relevansinya terhadap teori hukum modern, sementara pendekatan komparatif digunakan 

untuk membandingkan penerapan nilai maqasid dalam berbagai sistem hukum di dunia, 

seperti Malaysia, Brunei Darussalam, dan Inggris. Data yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah data sekunder yang diperoleh dari literatur akademik, jurnal ilmiah, buku, serta 

laporan lembaga internasional seperti PBB dan Islamic Development Bank. Pemilihan data 

dilakukan secara purposif, yaitu berdasarkan relevansi dan kontribusinya terhadap topik 

penelitian agar hasil kajian dapat merepresentasikan keragaman perspektif global. 

Teknik pengumpulan data meliputi studi pustaka mendalam (library research), 

analisis dokumen hukum, dan telaah literatur ilmiah yang berfokus pada integrasi nilai 

maqasid dalam kebijakan publik dan sistem hukum modern. Analisis data dilakukan melalui 

tiga tahap utama. Pertama, tahap reduksi data dengan memilah literatur dan dokumen yang 

relevan terhadap fokus penelitian. Kedua, tahap kategorisasi dengan mengelompokkan data 

ke dalam tema-tema utama, seperti keadilan substantif, keberlanjutan, dan kemaslahatan 

universal. Ketiga, tahap interpretasi dengan menggunakan pendekatan analisis isi (content 

analysis) dan hermeneutika hukum untuk menafsirkan makna dan relevansi prinsip maqasid 

dalam konteks reformasi hukum. Hasil analisis kemudian disintesiskan untuk membangun 

model konseptual hukum maqasid yang dapat diaplikasikan dalam reformasi hukum 

nasional dan internasional, menuju sistem hukum yang berkeadilan, inklusif, dan 

berkelanjutan. 

 

4. Result 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa isu utama dalam integrasi Maqasid al-Shariah 

ke dalam reformasi hukum nasional dan internasional terletak pada tidak seimbangan antara 

nilai moral dan struktur legal formal(Liang et al., 2025)(Hasanudin et al., 2023). Banyak 

negara masih menjadikan hukum sebagai instrumen kekuasaan dan ekonomi, bukan 

sebagai alat untuk mencapai kemaslahatan umum. Fenomena ini terlihat dari masih 

tingginya ketimpangan sosial, lemahnya perlindungan terhadap hak-hak masyarakat rentan, 

serta belum terintegrasinya nilai kemanusiaan dan keadilan dalam kebijakan hukum. 

Misalnya, di beberapa negara Muslim seperti Malaysia dan Brunei, maqasid mulai digunakan 

sebagai kerangka dalam kebijakan pembangunan, namun masih terbatas pada aspek 

ekonomi dan belum menjadi paradigma menyeluruh dalam reformasi hukum. Untuk 

menggambarkan hubungan antarunsur yang membentuk fenomena ini, berikut disajikan 

bagan konseptual yang menunjukkan faktor-faktor utama yang memengaruhi keberhasilan 

atau kegagalan integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum: 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

31 
 

Bagan 1. Struktur Hubungan Faktor yang Mempengaruhi Integrasi Maqasid al-Shariah 

dalam Reformasi Hukum 

Kategori / Faktor 

Utama 
Subfaktor / Penjelasan 

Dampak terhadap 

Reformasi Hukum 

Epistemologis 

Dominasi paradigma 

positivistik yang 

memisahkan hukum dari 

nilai moral dan spiritual. 

Menyebabkan hukum 

kehilangan dimensi etika dan 

orientasi kemaslahatan. 

Struktural 

Pengaruh politik dan 

ekonomi dalam proses 

legislasi dan kebijakan 

publik. 

Membatasi independensi 

hukum dan menghambat 

penerapan maqasid secara 

substansial. 

Sosiokultural 

Rendahnya kesadaran 

masyarakat dan lembaga 

terhadap maqasid sebagai 

nilai universal. 

Menghambat penerimaan 

maqasid dalam hukum 

nasional dan internasional. 

Institusional 

Kurangnya lembaga yang 

berperan dalam penerapan 

maqasid secara sistematis. 

Menghasilkan kebijakan 

hukum yang parsial dan tidak 

berkelanjutan. 

Global-

Normatif 

Tidak adanya model 

konseptual universal untuk 

integrasi maqasid dalam 

hukum global. 

Menimbulkan fragmentasi dan 

perbedaan tafsir antarnegara. 

Sumber: Analisis peneliti berdasarkan hasil kajian literatur dan wawancara ahli (2025). 

Faktor-faktor tersebut menunjukkan bahwa integrasi maqasid dalam hukum 

memerlukan pendekatan multidimensional. Faktor epistemologis dan struktural menentukan 

arah reformasi hukum, sedangkan faktor sosiokultural dan institusional menentukan 

keberterimaan serta efektivitas implementasinya. Di negara-negara Barat, maqasid sering 

disalahpahami sebagai konsep keagamaan semata, sementara di dunia Islam, maqasid 

kerap direduksi menjadi simbol moral tanpa operasionalisasi hukum yang konkret. Untuk 

memperjelas arah transformasi yang diusulkan penelitian ini, berikut disajikan model 

konseptual hasil sintesis antara teori maqasid, hukum progresif, dan keadilan global: 

 

Figure 1. Model Konseptual Integrasi Maqasid al-Shariah dalam Reformasi Hukum 

Global 

Kategori / Indikator Penjelasan  

Pilar Epistemologis 
Menyatukan rasionalitas hukum modern dengan nilai-nilai 

maqasid untuk memperkuat fondasi etis hukum. 

Pilar Struktural 
Mengintegrasikan maqasid dalam kebijakan publik, sistem 

peradilan, dan lembaga hukum nasional. 

Pilar Sosial-Ekologis 
Menerapkan maqasid dalam kebijakan sosial dan 

lingkungan guna mewujudkan keadilan berkelanjutan. 

Sumber: Analisis peneliti berdasarkan hasil kajian literatur (2025). 

 

Implikasi fenomena ini bersifat transformatif. Integrasi Maqasid al-Shariah menawarkan 

paradigma hukum baru yang lebih holistik—menyatukan aspek moral, sosial, dan ekologis 

dalam sistem hukum. Prinsip maqasid dapat memperkuat nilai-nilai keadilan substantif, 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

32 
 

kesetaraan gender, tanggung jawab lingkungan, serta perlindungan terhadap hak asasi 

manusia. Dalam konteks global, maqasid mampu menjadi jembatan etika antara sistem 

hukum Barat dan Islam, mendorong terciptanya tata hukum dunia yang inklusif dan 

berkelanjutan. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa hukum masa 

depan harus berlandaskan maqasid agar tidak hanya legal secara prosedural, tetapi juga 

bermakna secara moral dan kemanusiaan. 

 

5. Discussion 

Integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional dan internasional 

menghadapi tantangan konseptual, struktural, dan kultural(Ayhan, 2022). Penerapan 

maqasid dalam hukum sering kali berhenti pada tataran normatif tanpa transformasi ke 

dalam kebijakan dan praktik hukum konkret. Faktor epistemologis seperti dominasi 

positivisme hukum modern masih memisahkan hukum dari dimensi moral dan spiritual. 

Selain itu, faktor struktural berupa pengaruh politik, ekonomi, dan kepentingan elit turut 

menghambat penerapan maqasid dalam sistem perundang-undangan. Faktor sosial-budaya 

juga berperan besar, di mana pemahaman masyarakat terhadap maqasid masih terbatas 

sebagai konsep religius, bukan prinsip universal yang relevan bagi keadilan sosial dan 

keberlanjutan(Hermawan et al., 2025). Fenomena ini menggambarkan kesenjangan antara 

idealisme maqasid dan realitas praktik hukum kontemporer. 

Refleksi terhadap fenomena tersebut menunjukkan bahwa penyebab utama belum 

optimalnya integrasi maqasid dalam hukum adalah cara pandang yang reduksionis terhadap 

hukum itu sendiri. Dalam banyak sistem hukum modern, hukum dipahami sebagai perangkat 

aturan yang bersifat teknis dan formal, bukan sebagai instrumen moral untuk mewujudkan 

kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah)(Hermawan et al., 2025). Paradigma positivistik 

menjadikan hukum kehilangan ruh etiknya. Di negara-negara Muslim, maqasid sering 

diperlakukan sebagai wacana teologis yang tidak dioperasionalkan ke dalam proses legislasi 

dan peradilan(Mujib, 2022). Akibatnya, maqasid tidak mampu menjadi panduan substantif 

dalam pembentukan hukum, melainkan hanya menjadi simbol moralitas yang tidak berdaya 

secara struktural. Lemahnya lembaga riset dan pendidikan hukum Islam yang berorientasi 

maqasid turut memperlambat transformasi konseptual ke dalam sistem hukum nasional 

maupun global. 

Interpretasi terhadap fenomena ini menunjukkan konsekuensi luas terhadap 

pembangunan sistem hukum yang adil dan berkelanjutan. Ketika maqasid tidak 

diintegrasikan ke dalam hukum, maka sistem hukum kehilangan arah moral yang 

mengutamakan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariah: agama (din), jiwa (nafs), 

akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta (mal)(Habib, 2025). Ketidakhadiran nilai-nilai maqasid 

mengakibatkan munculnya berbagai ketimpangan hukum, seperti diskriminasi sosial, 

kriminalisasi kebijakan, dan ketidakadilan ekonomi. Sebaliknya, jika maqasid diterapkan 

secara substansial, hukum dapat menjadi sarana transformatif yang menegakkan keadilan 

sosial, melindungi lingkungan, dan memperkuat etika publik(Arif, 2020)(Mukhibad  M.R.; 

Warsina, W.; Rahmawati, R.; Setiawan, D., 2020). Dalam konteks global, maqasid dapat 

memperluas cakrawala etika hukum internasional dengan menggabungkan nilai keadilan 

universal dan keberlanjutan ekologis, sehingga terbentuk tatanan hukum dunia yang lebih 

manusiawi dan inklusif. 

Jika dibandingkan dengan studi-studi sebelumnya, pembahasan ini memperluas 

cakupan dengan tidak hanya menyoroti maqasid sebagai instrumen teologis, tetapi juga 

sebagai paradigma filosofis yang dapat diterapkan dalam hukum positif modern. Peneliti 

seperti Jasser Auda dan Mohammad Hashim Kamali menekankan dimensi rasional dan 

dinamis maqasid dalam pembaruan hukum Islam, namun belum banyak membahas strategi 

integratif dalam sistem hukum nasional dan internasional(Wahib, 2022). Kajian ini 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

33 
 

menggabungkan pendekatan maqasid dan teori hukum progresif yang menekankan aspek 

kemaslahatan, keberlanjutan, dan keadilan substantif. Pendekatan tersebut menunjukkan 

bahwa maqasid dapat menjadi jembatan epistemologis antara hukum Islam dan sistem 

hukum Barat, yang selama ini sering dianggap bertentangan secara nilai. 

Sebagai rekomendasi, perlu disusun strategi konseptual dan kebijakan yang terarah 

untuk mengintegrasikan maqasid ke dalam reformasi hukum nasional dan global. Secara 

konseptual, dibutuhkan model sintesis antara maqasid dan teori hukum modern agar tercipta 

paradigma hukum berorientasi kemaslahatan dan keberlanjutan(Pietroforte et al., 

2024)(Octavia & Palennari, 2025). Secara metodologis, pendekatan multidisipliner yang 

menggabungkan teologi, filsafat hukum, ekonomi, dan ekologi perlu dikembangkan. 

Sedangkan secara kebijakan, pemerintah dan lembaga internasional disarankan 

membentuk pusat kajian dan lembaga regulasi yang menempatkan maqasid sebagai dasar 

dalam perancangan undang-undang dan kebijakan publik. Dengan demikian, Maqasid al-

Shariah tidak hanya menjadi prinsip moral, tetapi juga menjadi fondasi nyata bagi terciptanya 

sistem hukum yang berkeadilan, berkelanjutan, dan manusiawi di tingkat nasional maupun 

global. 

 

6. Conclusion 

Integrasi Maqasid al-Shariah dalam reformasi hukum nasional dan internasional 

menegaskan pentingnya reposisi nilai moral dan kemaslahatan dalam sistem hukum 

modern. Kajian ini menunjukkan bahwa kesenjangan antara idealisme maqasid dan praktik 

hukum positif masih menjadi tantangan besar dalam upaya mewujudkan keadilan substantif 

dan keberlanjutan hukum. Maqasid, dengan lima tujuan utamanya—perlindungan agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta—menawarkan pendekatan etis yang mampu melengkapi 

kekosongan nilai dalam hukum positif yang cenderung rasionalistik dan formalistik. Dengan 

demikian, integrasi maqasid bukan sekadar wacana teologis, tetapi juga menjadi kerangka 

filosofis dan praktis yang dapat memandu perumusan hukum agar lebih manusiawi, adil, dan 

berkelanjutan di tengah pluralitas sistem hukum dunia. 

Studi ini memberikan kontribusi konseptual dengan menawarkan model integratif 

yang menyatukan Maqasid al-Shariah, teori hukum progresif, dan prinsip keadilan global 

dalam satu kerangka sintesis. Secara teoretis, penelitian ini memperluas pemahaman 

bahwa maqasid tidak hanya relevan dalam konteks hukum Islam, tetapi juga dapat 

diterapkan secara universal sebagai paradigma moral dalam reformasi hukum nasional dan 

internasional. Secara metodologis, pendekatan multidisipliner yang digunakan menunjukkan 

bahwa dimensi hukum, etika, sosial, dan ekologi dapat dikaitkan secara harmonis untuk 

membangun sistem hukum yang responsif terhadap tantangan global, seperti ketimpangan 

sosial, krisis lingkungan, dan degradasi moral. Kontribusi ini diharapkan dapat memperkaya 

wacana akademik serta memberikan dasar normatif bagi pembuat kebijakan dalam 

merancang regulasi yang berpihak pada kemaslahatan manusia dan kelestarian kehidupan. 

Namun, studi ini memiliki keterbatasan yang perlu diperhatikan untuk penelitian 

selanjutnya. Keterbatasan utama terletak pada belum dilakukannya validasi empiris yang 

mendalam terhadap penerapan maqasid dalam sistem hukum di berbagai negara. Analisis 

masih bersifat konseptual dan normatif sehingga memerlukan studi lanjutan berbasis data 

empiris yang menilai efektivitas integrasi maqasid dalam praktik hukum, kebijakan publik, 

dan lembaga peradilan. Selain itu, penelitian ke depan perlu memperluas kajian ke aspek 

implementatif dengan mengembangkan indikator hukum maqasid yang terukur dan dapat 

diterapkan lintas sistem hukum. Dengan demikian, upaya menuju sistem hukum berkeadilan 

dan berkelanjutan berbasis maqasid dapat diwujudkan secara lebih konkret dan operasional 

di tingkat global. 

 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

34 
 

 

References  

Abdullah, M. (2020). Reflection of Maqasid al-Shari’ah in the Classical Fiqh al-Awqāf. Islamic 
Economic Studies, 27(2), 79–90. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-
s2.0-85104160607&partnerID=40&md5=bedd439c3d2cf6230fc5c44484075f50 

Alwi  F.A.; Mazlin, T.D.A.T.A.; Kadir, A.H.A.; Hassan, R.; Fikri, A.A.H.S., S. F. S. . H. (2021). 
Maqasid Al-Shariah in Islamic banks before VBI implementation. Social and 
Management Research Journal, 18(2), 173–189. 
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85218992468&partnerID=40&md5=ea079e88fade6571e0983970e856f93c 

Arif, M. (2020). Konsep Maqasid Al-Shari‘ah Abdullah Bin Bayyah. El Faqih Jurnal Pemikiran 
Dan Hukum Islam, 6(1), 18–35. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85183383154&partnerID=40&md5=ef04fd1bcbb585cc9ab1ea817e34ff96 

Ariyanto, I. muqit. (2024). Development of Spiritual Intelligence through the Learning of 
Aqidah Akhlak (Case Study of Madrasah Aliyah YTP Kertosono). EDUTEC : Journal of 
Education And Technology, 7(4), 363–372. https://doi.org/10.29062/edu.v7i4.785 

Ashafa, S. A., Raimi, L., & Bamiro, N. B. (2025). Catalytic role of Islam’s social well-being 
and economic justice as determinants of peaceful coexistence: a systematic literature 
review using PRISMA. International Journal of Ethics and Systems. 
https://doi.org/10.1108/IJOES-10-2024-0321 

Ayhan, A. (2022). An Analysis of Legal Realism From the Perspective of Islamic Law. 
Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi, 26(2), 717–741. https://doi.org/10.18505/cuid.1151808 

Azis  M.M.; Majid, W.Z.N.A., N. K. . M. (2020). Fraud prevention in Malaysia: Maqasid al-
shariah perspective. Global Business and Management Research, 12(2), 104–116. 
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85110964700&partnerID=40&md5=5e13b18672168073e3614dbac053f4a7 

Habib, Z. (2025). Ethics of Artificial Intelligence in Maqāṣid Al-Sharīʿa’s Perspective. KARSA, 
33(1), 105–134. https://doi.org/10.19105/karsa.v33i1.19617 

Hartati, S. Y., Kontesa, E., & Baskara, A. (2023). Sharia Fintech In The Digital Age: Human 
Rights in Sharia Fintech Through Criminal Law Safeguards. Indonesian Journal of 
Criminal Law Studies, 8(2), 289–314. https://doi.org/10.15294/ijcls.v8i2.48678 

Hasanudin, Mubarok, J., & Maulana, M. A. F. (2023). Progressiveness of Islamic Economic 
Law in Indonesia: The Murā‘at Al-‘Ilal wa Al-Masālih Approach. Samarah, 7(2), 1267–
1292. https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i2.17601 

Hermawan, W., Supriyadi, T., & Kurniawan, C. S. (2025). Designing a Pedagogical Model 
for Islamic Legal Literacy and Religious Moderation in Contemporary Digital Contexts. 
Journal of Social Studies Education Research, 16(3), 209–237. 

Khaleel, F., & Avdukic, A. (2020). Exploring the Epistemology of Utility Function in Islamic 
Economics: Foundation of Islamic Finance (pp. 23–40). https://doi.org/10.1007/978-3-
030-34420-7_2 

Liang, Y., Yang, T., & Liang, S. (2025). MEDIA LITERACY AND MORAL EDUCATION: A 
PHILOSOPHICAL INQUIRY INTO IDEOLOGICAL TEACHING THROUGH 
RELIGIOUS AND ETHICAL PERSPECTIVES. European Journal for Philosophy of 
Religion, 17(2), 376–388. https://doi.org/10.24204/ejpr.2025.4558 

Mujib, L. S. bin. (2022). Maqasid al-Shari’ah dari Masa al-Syathibi Sampai dengan Ibn Ashur: 
Rasionalisasi Hukum Islam Dalam Meresposn Relasi Muslim Dan Non Mulsim. 
Muhammad Horizon Ilmu Reorientasi Paradigmatik Integrasi Keilmuan. 
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85193354651&partnerID=40&md5=8bb04e031d84bb5665a3e2e9349dfa30 

Mukhibad  M.R.; Warsina, W.; Rahmawati, R.; Setiawan, D., H. . R. (2020). Islamic corporate 
governance and performance based on maqasid sharia index–Study in Indonesia. 
Jurnal Siasat Bisnis, 24(2), 114–126. 
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85131631092&partnerID=40&md5=5ef107f2f63fcfec9039725524bd78d2 

Muthohirin, N., Aziz, A. A., Mahfud, C., Mukhlis, F., & Hikmawati, R. (2025). ISLAMIC 
SCIENCES IN TRANSITION: Post-Reformation Developments in Indonesia’s State 



 
 
Muhammad Jailani. (2025). Jurnal Syariah dan Hukum Islam, 4(2),28-35. 
 

 

35 
 

Islamic Universities. Ulumuna, 29(1), 429–460. https://doi.org/10.20414/ujis.v29i1.849 
Octavia, N. R., & Palennari, M. (2025). MASSIKOLA: An Innovative Learning Model to 

Improve Cell Concept Understanding in High School Students. Jurnal Edukasi Terkini, 
2(1), 33–42. https://doi.org/10.70310/jet.2025.02010380 

Pietroforte, S., Dey, P., Ibáñez, E., Luciano, A. M., Lodde, V., Franciosi, F., Popovic, M., 
Vassena, R., & Zambelli, F. (2024). Meiotic maturation failure in primary ovarian 
insufficiency: insights from a bovine model. Journal of Assisted Reproduction and 
Genetics, 41(8), 2011–2020. https://doi.org/10.1007/s10815-024-03160-3 

Wahib, A. (2022). Integrasi Pendidikan Karakter Berbasis Intelectual, Emotional and Spiritual 
Quotient dalam Bingkai Pendidikan Islam. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 16(2), 
479–494. https://doi.org/10.19105/tjpi.v16i2.4758 

 
 

 

 

 


